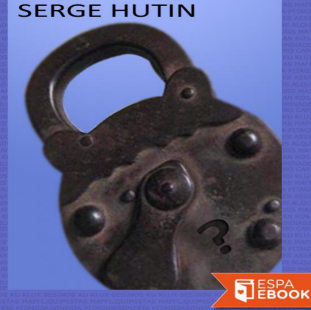
#### Las sociedades secretas



No hay cuestión que haya suscitado más controversias apasionadas que el estudio de las agrupaciones calificadas de Sociedades secretas. Pero es fácil observar que en todas las épocas se han asimilado a «Sociedades secretas» los grupos más diversos:

judíos por ejemplo, han sido consideradas como obrando misteriosamente en la sombra; también se ha atribuido a ciertas órdenes religiosas, la de los jesuitas, por ejemplo, toda clase de artimañas subterráneas...

poblaciones enteras, los



Serge Hutin

## Las sociedades

#### secretas

ePub r1.0

Solomik 09.12.13

Título original: Les sociétés secrètes

Serge Hutin, 1952 Traducción: Ricardo Anaya Diseño de portada: Solomik

Editor digital: Solomik ePub base r1.0

más libros en espaebook.com

### INTRODUCCIÓ

No hay cuestión que haya

suscitado más controversias apasionadas que el estudio de las agrupaciones calificadas

las «Sociedades secretas» los

grupos más diversos:

poblaciones enteras, los

de Sociedades secretas. Pero es fácil observar que en todas las épocas se han asimilado a

consideradas como obrando misteriosamente en la sombra; también se ha atribuido a ciertas órdenes religiosas, la de los jesuitas, por ejemplo, toda clase de artimañas subterráneas... Puesto que esa expresión se ha utilizado a diestra y siniestra, será necesario definir lo más exactamente

judíos por ejemplo, han sido

posible al comienzo de una obra sobre ese tema, qué debe entenderse por esas dos palabras<sup>[1]</sup>.

Empleos abusivos de la expresión. En primer lugar debe observarse que todas las agrupaciones que trataron de sustraerse a la atención no fueron necesariamente

«Sociedades secretas». Tanto

es así, que los miembros de ciertas organizaciones, que están muy lejos de ser clandestinas, en tiempo normal, se vieron obligados, cuando hubo persecuciones, a constituir momentáneamente grupos que presentaban ciertas analogías exteriores las «Sociedades con secretas». (Ejemplos: la Iglesia católica en el Imperio

franceses después de la revocación del Edicto de Nantes...). Por otra parte, todas las organizaciones de tipo oficial gubernamental 0 consideradas a veces como

romano; los protestantes

«Sociedades secretas», salen del cuadro de la presente obra: así la *Inquisición*, con su temible presencia y sus

no constituía una *Sociedad* secreta, aun cuando la actividad de algunos de sus

múltiples espías y afiliados,

miembros fuese clandestina y misteriosa.

Sociedades secretas

políticas y Sociedades secretas iniciáticas. Es posible, de acuerdo con A. Lantoine<sup>[2]</sup>, distinguir dos

# 1. Las Sociedades secretas «políticas». Son asociaciones que tratan

d e disimular

actividad, o al menos el

clases de

secretas:

Sociedades

su

nombre de sus miembros, cuya acción va dirigida ya sea al margen de los

organismos oficiales (es de las caso Sociedades con fines «justicieros»), ya sea, lo más frecuente, contra el poder existente (son las Sociedades «políticas» propiamente dichas). Lo que caracteriza a tales más grupos, por organizados jerarquizados que estén, «Una Sociedad secreta solo dura si su objetivo domina los tiempos. Si el objetivo es político, extingue se forzosamente con la causa que la hizo

es su duración limitada:

nacer.» (A. Lantoine).

2. Las Sociedades secretas 
«iniciáticas». Estas

sociedades no intentan,

en modo alguno, disimular su existencia (salvo cuando se las persigue); sus leyes, su historia, sus lugares de reunión, sus doctrinas, y hoy, hasta los nombres de sus adherentes, no son un misterio para nadie. Esas agrupaciones solo guardan verdaderamente

«secretas» SUS las ceremonias —a cuales no puede asistir el «profano»— y signos de reconocimiento, que permiten a los afiliados reconocerse. Lo que las diferencia de una simple sociedad «cerrada» es que esas organizaciones confieren a sus afiliados

ritos más o menos complicados, y celebran una especie de culto. (Véase más adelante lo que por eso debe entenderse).

u n a *iniciación*, tienen

La distinción es, sin embargo, bastante difícil en ciertos casos: así, miembros de auténticas organizaciones

el secreto de las reuniones para entregarse a actividades políticas; por otra parte, muchas agrupaciones con fines puramente temporales han sentido la necesidad de adoptar una jerarquía y ritos análogos a los de las Sociedades iniciáticas. Estudiaremos ahora lo que los afiliados entienden

iniciáticas han aprovechado

término, a fuerza de estar rodeado de misterioso prestigio, ha acabado por perder todo sentido preciso

en el lenguaje popular.

p o r Iniciación, pues este

La Iniciación; sus caracteres y sus fines. De modo general, la iniciación puede definirse: un proceso destinado a realizar

psicológicamente en elindividuo el paso de un estado reputado inferior del ser a un estado superior, la trasformación del «profano» en «iniciado»; mediante una serie de actos simbólicos, de pruebas morales y físicas, trata de dar al individuo la sensación de que «muere» para «renacer» en una vida nueva (de ahí la expresión

«segundo nacimiento»). De manera más precisa, pueden distinguirse tres elementos complementarios:

frecuentemente empleada de

1. L a «iniciación» propiamente dicha, la introducción en un mundo «superior», en un estado psíquico «más

perfecto» que el estado

profano. En el límite, la iniciación llegaría a ser verdadera una «deificación»: su fin sería entonces conducir al ser «más allá de todo estado condicionado». (Así, Rene Guénon escribe: «Aquí no se trata de comunicarse con otros seres, sino de alcanzar y realizar uno

supraindividual, claro está, no como individuo humano, lo que sería evidentemente absurdo, sino en cuanto al ser que se manifiesta como individuo humano en cierto estado lleva también en él las posibilidades de todos los demás estados»). Es,

mismo tal estado

puramente interior del ser humano, 1arealización de una posibilidad que el individuo llevaba en sí, en estado virtual: por ejemplo, los «ritos de paso» en las sociedades primitivas (véase más adelante) «realizan» la mutación de la infancia

pues, una realización

en la edad adulta; pero adulto está «en potencia» en el niño... He aquí ahora cuáles son las características generales de la iniciación así entendida: Seguramente, el «profano», para poder ser «iniciado», debe estar provisto de ciertas disposiciones: los

menudo sobre las aptitudes naturales que hacen al iniciable, aptitudes sin las cuales los ritos serían letra muerta...

autores insisten a

Pero el individuo no puede «iniciarse» a sí mismo. (Por lo demás, «iniciado» procede del

a t í n initium,

«comienzo» extensión, «entrada». El «iniciado» es aquél a quien se ha «puesto en el camino»). En eso es en lo que el iniciado se distingue del *místico*, que muy a menudo es un aislado, un «irregular»<sup>[3]</sup>: e1 individuo no puede ser «iniciado» más que por

«iniciática» (de ahí el carácter social de la iniciación). Sin embargo, en la mayoría de los casos no es una doctrina propiamente dicha lo que la organización enseña al nuevo afiliado; se limita a trasmitirle lo que Guénon llama una

n a organización

«influencia espiritual». Los adeptos han desarrollado con insistencia el carácter «incomunicable al profano» de la iniciación, pues de lo que en esta última se trata es de estados por realizar interiormente. «Lo puede que —dice enseñarse

Guénon son únicamente métodos preparatorios para la obtención de esos estados; lo que sobre este particular puede proveerse de afuera es en suma una ayuda, un apoyo, que facilitan muchísimo el trabajo que se ha de cumplir, y también

fiscalización que aparta los obstáculos y peligros que pueden E1presentarse». «Secreto iniciático» es, naturaleza, por «inexpresable», y solo la iniciación puede llevar a conocimiento. Su Aristóteles escribía, hablando de los Misterios de Eleusis,

experimentar»: en los Misterios no se aprendía una doctrina secreta, sino que se experimentaban sentimientos<sup>[4]</sup>. E1«secreto iniciático» verdaderamente incomunicable, pues cada uno «personaliza» en cierto modo los datos

«no aprender, sino

tradicional de los ritos. Por eso los escritores masónicos pueden sostener sin paradoja, cuando «profanos» conocen sus ritos hasta en los menores detalles, que, no obstante, el «secreto masónico» no ha podido ser penetrado y no puede serlo: «Ya no

del

simbolismo

escribe un masón, G. Persigout— que no sean los que residen en el asilo inviolable de las palabras». E1mecanismo psicológico por el cual operan las diversas «pruebas», terroríficas o extrañas, que se encuentran en

hay otro secreto en

nuestros Misterios —

todas las sociedades secretas de Misterios, y que parecen absurdas a quien las estudia de manera superficial, es aún bastante mal conocido; he aquí, sobre el particular, la teoría de otro masón eminente, J. Boucher: «Los ritos obran por una suerte de impregnación del

subconsciente, al que dan un poder y una eficiencia reales<sup>[5]</sup>». Por la Iniciación, el

ser se realiza, pues, de una manera «auténtica», hace pasar sus posibilidades latentes de la potencia al acto. Una

vez alcanzada, la iniciación se hace

«permanente»,

sigue

adquirido una vez por todas, y que nada podrá borrar, según los adeptos; tanto, que para R. Guénon, es absurdo hablar de un «exmasón», puesto que la cualidad de «Masón» es inamovible (por lo demás, los ingleses designan al francmasón

siendo un estado

excluido o renunciante la expresión unattached Mason). Pero los autores

agregan en seguida que es necesario que la iniciación haya sido

real. Por último, la Iniciación no es un

pasivo, sino proceso esencialmente algo

activo, que sigue siendo simple virtualidad si el individuo no coopera luego con todo su ser. De este modo los teóricos de la masonería explican la mediocridad que permanecen ciertos Hermanos, aun después de su iniciación: «No sabréis en Masonería sino lo

que hayáis encontrado vosotros mismos.» (O. Wirth). En suma, el proceso iniciático es triple: 1. Aptitud inherente al individuo. 2. Impregnación del subconsciente. 3. Trabajo de «realización» que el individuo debe

## cumplir.

2. Los ritos iniciáticos son esencialmente pruebas, físicas y morales, que apuntan a obrar sobre el psiquismo del individuo. Se desarrollan a veces en público (por ejemplo, los ritos que señalan el

paso de la adolescencia

a la edad adulta entre los

pero, más a menudo, en secreto: los ritos iniciáticos practicados las Sociedades por secretas son, definición, «Misterios», que el neófito compromete juramento a no revelar jamás a los profanos. Se considera, además, que

pueblos primitivos),

los ritos iniciáticos tienen una eficacia inherente que depende de lo que en sí mismo vale el individuo que los realiza: lo que cuenta es la función y no el que la desempeña (así como los «sacramentos» religiosos no dependen valor moral del que los sacerdote

confiere). Por otra parte, han de observarse hasta en sus menores detalles, sin lo cual no puede obtenerse ningún resultado efectivo. Pero —diferencia capital— a la inversa del bautismo cristiano, por ejemplo, que obra sean cuales fueren las disposiciones del neófito, el rito

efecto si no se confiere a un individuo iniciable, susceptible de ser iniciado. Por último, siempre acuden al simbolismo: todo rito posee además un sentido simbólico en todos sus elementos constitutivos, sentido que únicamente los «iniciados» soi

iniciático queda sin

capaces de interpretar, al menos en principio; e inversamente, «todo símbolo produce, para el que lo medita con las disposiciones necesarias, efectos rigurosamente comparables a los de los ritos» (R. Guénon). Por ahí se encamina la iniciación hacia el

## conocimiento.

3. La jerarquía iniciática:
en tanto que el
«místico» alcanza en
seguida la plenitud de la
intuición, el iniciado
adquiere el

conocimiento solo progresivamente: la «vía iniciática» es —dícese a menudo— «activa»,

«larga» y «laboriosa»

para el individuo que la aborda. De ahí la existencia de jerarquía en todas las organizaciones iniciáticas: los diversos «grados» marcan las etapas sucesivas de la Iniciación, los grados relativos de perfección alcanzados por los iniciados. Toda una

organización, a menudo complicada, muy preside la elección de los adeptos y el respeto de las tradiciones; en la ejecución de los ritos y su descubrimiento progresivo los a afiliados se observa una gradación minuciosa...

Iniciación y esoterismo.

procede del griego eisôtheô (literalmente: «hago entrar»), y el significado del término se desprende inmediatamente de su etimología: «Hacer entrar es abrir una puerta, ofrecer a los hombres del exterior que penetren en el interior; simbólicamente, Trabajo de "realización" que el individuo debe cumplir.

La palabra «esoterismo»

Impregnación del subconsciente es revelar una verdad escondida, un sentido oculto. De hecho, todos esos sentidos están contenidos en ese vocablo que significa exactamente una doctrina secreta, una explicación del mundo revelada en una asamblea selecta, aislada del exterior y de la multitud, y muy a menudo de la boca al

1. Hemos visto que la

oído» (J. Marqués Riviére).

iniciación no es en sí misma conocimiento, y que los diferentes «Misterios» jamás consistieron en la

exposición dogmática de

u n a doctrina, sino en

una serie de *ritos* y

operaciones destinadas a

dar al individuo la sensación de muerte, seguida de una resurrección, de un «nuevo nacimiento». Sin embargo, a través de la asombrosa plasticidad los símbolos de utilizados por los diversos rituales, ceremonias, técnicas, leyendas sagradas

iniciáticas, puede encontrarse toda una serie de temas que hacen menos tensos los ritos y las pruebas en la mayoría de los Misterios, temas implícitos, variables, aunque muy próximos unos de otros, con que se puede hacer una

representaciones

suerte fenomenología. Lo que debe señalarse es que todas las iniciaciones comienzan con «viaje» en las tinieblas, en el curso del cual se ofrecen escenas aterradoras las a miradas del recipiendario, se diversas aplican

de

«pruebas» destinadas a darle la sensación de que muere. «El alma, en el momento de la muerte —decía ya Plutarco—, experimenta la misma impresión que los que están iniciados los grandes Misterios. Primero son al carreras azar. peligrosos recodos,

marchas inquietantes y sin fin a través de las tinieblas. Luego, antes del final, el terror llega al colmo: escalofríos, temblores, sudores fríos, espanto». La impresión d e muerte se obtiene empleando métodos más o menos brutales, por medios sumamente diversos; pero existe

siempre. Le sigue casi inmediatamente subida hacia la luz, una iluminación brusca; como dice igualmente Plutarco, «pero luego se ofrece a los ojos una luz maravillosa, se pasa por lugares puros y prados en los que retumban las voces y las danzas; sagradas, palabras

apariciones divinas. inspiran religioso respeto. Entonces hombre, ya perfecto e iniciado, hecho libre y paseándose sin impedimento, celebra los Misterios». Ese esquema fundamental («bajada» y luego «subida»), expresado en multitud de

símbolos differentes. pero análogos, puede aplicarse a gran número de mitos y creencias. En los trabajos de P. Gordon y G. Persigout (véase Bibliografía), se encuentran notables tentativas por hallar la significación última del proceso iniciático; he dos aquí

complementarias: las fases de la Iniciación reproducirían simbólicamente las del proceso cosmogónico (nacimiento del universo), la organización del caos por la Luz; sería también una especie de

regeneración ficticia del

interpretaciones

ser, de reintegración a las prerrogativas que la humanidad ha perdido por la caída de Adán: por la Iniciación, los «iniciados» volverían a colocarse en las condiciones requeridas para alcanzar el Conocimiento perfecto... La Iniciación completa sería a la vez,

- según G. Persigout.

  1. *Purificación* del
- ser, que «muere» a sus deseos profanos para llegar a ser
- una criatura
  perfecta: es la
  «Gran Obra
  espiritual» de los
  - alquimistas<sup>[6]</sup>.

    2. *Iluminación*, que da el medio de

encontrar la «Palabra perdida», de llegar al Conocimiento que nuestros antepasados perdieron. 3. Reintegración simbólica en los privilegios que el individuo poseía en el origen, antes de

## la caída.

2. Si las múltiples formas de iniciación ofrecen cada una distinta interpretación del esquema bajada-subida, muerte-resurrección, hay un tema sobre el

cual todas están de acuerdo: el de la Sabiduría perdida: «Los reflejos Conocimiento —escribe G. Persigout— brillan en el corazón de los Hombres, como en un espejo roto, cuya deformación aumenta por el hecho de que cada uno de los trozos dispersos se toma por un todo». De ahí la idea varias veces expresada

del

secreta, trasmitida en las diversas épocas y en formas diferentes a toda una serie de Reveladores sucesivos, de modo que todas las religiones procederían, en realidad, de la misma Fuente... En nuestros días es sobre todo Rene Guénon<sup>[7]</sup> quien ha

una *Tradición* 

de

desarrollado la antigua concepción según la cual el esoterismo es algo anterior a la religión establecida: «donde la toma como soporte —escribe— en cuanto medio de expresión o de realización, no hace más que unirla efectivamente a su principio, y en

realidad representa, frente a ella, la Tradición anterior todas las formas exteriores particulares, religiosas u otras». La necesidad de atribuirse tradición una sumamente remota hasta concebida como anterior al mundo en que vivimos— es común

a todos los esoterismos; de ahí el problema de la «filiación iniciática»: cada agrupación ha intentado probar su fabulosa antigüedad gracias a la idea de una sucesión regular ininterrumpida de adeptos, que forman una especie de «cadena» (cf. la preocupación de las

Iglesias cristianas establecer la «sucesión apostólica» de sus vicarios). Α esta transmisión «horizontal» el tiempo, la por conservación del patrimonio original a través de los estadios sucesivos de la humanidad, algunos

agregan hasta una transmisión «vertical», intemporal, es decir, lo «suprahumano» a lo humano: esta idea de una «Iglesia invisible» y oculta a los profanos, depositaría de tradición, se encuentra en los Rosa-cruces del s i g l o XVII y entre autores numerosos

R. Guénon, que desarrolla la idea de los «centros espirituales», vinculados estos «a un centro supremo que constituye el depósito inmutable de la tradición primordial<sup>[8]</sup>». 3. A la luz de lo que su iniciación les – ha muchos sugerido,

contemporáneos, como

afiliados a sociedades secretas han desarrollado sistemas filosófico-religiosos, donde se encuentran las ideas mismas fundamentales: Como todos los ocultistas, los pensadores da ese género se han visto atormentados por los problemas abstrusos: ¿Por qué hay algo, en lugar de totalmente nada? ¿Cómo fue creado el mundo? ¿Por qué existimos? ¿Por qué reina el mal en la tierra? ¿Cuál será la suerte del hombre y del universo?... Desde el principio el hombre ha querido conocer las

más

causas de su origen, el fin de su existencia y su destino después de la muerte; y en todos los tiempos hubo sociedades secretas afiliados cuyos pretendieron estar en condiciones de comprender las leyes que rigen al mundo, y el Secreto poseer

resolver el problema fundamental. «¿De dónde venimos? ¿Oué somos? ¿A dónde vamos?»: he ahí los tres interrogantes cruciales que se han planteado a muchas mentes, junto con el deseo innato que tiene el hombre de poseer un poder sin

inefable que permite

límites.

integral, voluntad de poderío sobrenatural: tales son — escribe R. Le Forestier— las fuentes profundas de donde surge el Ocultismo, sean

cuales fueren las formas que

este adopte: «teología,

teúrgia, magia anti-

demoníaca, astrología o

Sed de conocimiento

alquimia». Por lo demás, al margen de la iniciación misma, hubo también, en el pitagorismo o ciertas Gnosis por ejemplo, una verdadera enseñanza secreta, la divulgación de una doctrina a un círculo de auditores selectos. Pero es un error confundir «iniciación» y «doctrina secreta». (Así, la Cábala es una filosofía «iniciación»).

En lo que se refiere a los sistemas mismos, que son teosofías que hacen amplio uso de los símbolos y de los

ทด

secreta, y

explicar lo inefable, pueden parecer sumamente frondosos y extravagantes<sup>[9]</sup>. Pero es fácil descubrir su articulación general, que

mitos, únicos medios de

esquema: ¿Cómo han sido creados el universo y el hombre? ¿Cómo está constituido el mundo actual, y cuál es en este el lugar del ser humano? (o: «el principio, el medio y el fin de los tiempos»). En suma, son verdaderas «Filosofías de la Historia», tomando ese término en un sentido muy

al

siempre responde

lato. En cuanto a las *teorías*, se encuentran casi todas las tesis clásicas del Ocultismo: el principio del mundo sobrenatural verdadera causa del mundo natural, pues lo que cae bajo el control de los sentidos es «un conjunto de cosas invisibles manifestadas visiblemente»; la analogía entre el universo, el «gran mundo» (macrocosmo) y el

hombre, el «pequeño mundo» (microcosmo); las teorías sobre la Creación, que muy a menudo acuden a la unión de un principio masculino y de un principio femenino y hallan la antigua doctrina del Huevo del mundo, que contiene desde el comienzo, en estado de gérmenes, todos los seres que se desarrollarán y luego se diferenciarán mediante múltiples despliegues... Esas corrientes de pensamiento designadas con el nombre general de Ocultismo han ejercido una influencia mucho más importante de cuanto a simple vista pudiera creerse: desde la más remota antigüedad ha existido una sucesión ininterrumpida de

secretas cuyos adeptos cultivaron las «Ciencias misteriosas»<sup>[10]</sup>; se halla igualmente un eco más o menos lejano en ciertas ceremonias religiosas, así como en diversas tradiciones populares. Sobre el particular pueden indicarse aquí las relaciones entre las organizaciones iniciáticas y

organizaciones más o menos

l a s religiones «positivas»: estas últimas son, por su proselitismo, instituciones exotéricas, es decir, abiertas a todos sin distinción, en tanto que las Sociedades iniciáticas son esotéricas, es decir, reservadas, en principio, a los que poseen una calificación particular. En ciertos casos, el exoterismo y el esoterismo

mismo grupo; entre los mormones, para tomar un ejemplo moderno, existen dos clases de ritos: los ritos públicos, accesibles a todos, y los ritos sagrados practicados en los templos, a los cuales solo pueden asistir los sacerdotes<sup>[11]</sup>. Pero, muy a menudo, las Iglesias empeñaron una lucha sin

coexisten en el seno de un

«secretos» y las doctrinas reservadas a «iniciados»: basta con recordar la lucha despiadada que el catolicismo llevó, desde su fundación, contra el esoterismo y los cenáculos iniciáticos.

cuartel contra los cultos

La Iniciación y las Sociedades secretas entre

## **los Primitivos**. El caso de los pueblos llamados primitivos (que, según los ocultistas, serían al contrario sociedades regresivas, degeneradas, en que la mentalidad llamada «prelógica» representa los vestigios más groseros de la «palabra perdida») es de los más interesantes. La iniciación existe en dos grados:

la tribu: son los *ritos del* paso, que marcan la mutación brusca de la infancia al estado adulto. Se somete a los jóvenes, en el curso de una ceremonia pública que sobreexcita su imaginación, a pruebas

1. Hay primero una

iniciación común a

todos los miembros de

(tatuajes, mutilaciones, etc.), sufridas con mucha frecuencia luego de un ayuno total muy prolongado. Todo esto apunta a mantener en los adolescentes un estado de alelamiento y temor de naturaleza hipnótica, en el curso del cual se enseñan a los neófitos

físicas a menudo crueles

fundamentales de la tribu. Hay en eso estrecha alianza entre las técnicas de gobierno y la magia, donde el orden social refleja fielmente el orden cósmico de 1anaturaleza. (La supervivencia lejana de esos «ritos de paso» se

creencias

las

muchas grandes escuelas infligen los «antiguos» los a «nuevos», así como en la tendencia, mantenida en la sociedad moderna, solemnizar de la mayoría de edad). 2. Pero existen igualmente, entre los primitivos,

encuentra

«novatadas»

las

en

que

secretas: los etnólogos han descrito, en África central, por ejemplo, numerosas asociaciones de brujos y de fetichistas, asociaciones a menudo rivales, cada una de las cuales posee un sistema de signos de secretos reconocimiento,

auténticas Sociedades

mitología particular y ceremonias distintas, a veces sangrientas.

Plan de estudio. Es necesario limitarse a algunos ejemplos característicos, tanto más cuanto que las agrupaciones cuya influencia

tanto más cuanto que las agrupaciones cuya influencia ha sido real son, en verdad, de número bastante restringido. Seguiremos el

1. Las «organizaciones

plan siguiente:

iniciáticas».

(Preferimos el término «organizaciones», puesto que esos grupos, como hemos visto, son más bien cerrados que

verdaderamente *secretos*). Cierto es que Oriente, particularmente

Tibet, poseen gran número de ritos esotéricos, cultos de Misterios<sup>[12]</sup> sin contar las agrupaciones con fines sobre todo políticos... Pero la tarea superaría los límites de obra, esta estudiaremos, en el orden cronológico, las

China, las Indias y el

agrupaciones iniciáticas del mundo mediterráneo, limitándonos las ล principales: Los Misterios de la Antigüedad: Egipto, Grecia, Imperio romano; E1esoterismo islámico; Las iniciaciones en

de Occidente;
Los Rosacruces;
La Francmasonería.

2. Las «Sociedades

el mundo medieval

secretas políticas»: son más conocidas por el público que las precedentes. Nos contentaremos, pues, con dar los ejemplos

más destacados, luego de haber estudiado las características generales<sup>[13]</sup>.

PRIMERA PARTE LAS ORGANIZACI( INICIÁTICAS

## Capítulo 1 LAS RELIGIONES

## DE MISTERIOS EN LA ANTIGÜEDAD

## I. Egipto

Nos interesa aquí el aspecto iniciático de la religión egipcia, el esoterismo cultural y sus misterios, que, por lo demás, no podemos elucidar completamente; aún

quedan puntos oscuros en la religión egipcia.

La religión egipcia,

religión esotérica. Puede afirmarse con énfasis: la religión egipcia fue una religión esotérica por excelencia, cuyos ritos eran sustraídos a la vista del

pueblo, al menos en su parte

esencial. El templo egipcio

fundamentalmente era distinto de una iglesia moderna, que está abierta a todos, aun a los incrédulos: los «profanos», los que no formaban parte del sacerdocio, no podían entrar en el santuario del dios o de la diosa (fig. 1). Después de un patio público había una sala cuyo techo soportaban numerosas

columnas (de ahí el nombre «sala *hipóstila*», de literalmente: «bajo las columnas»). Esta parte del templo, donde los fieles depositaban sus ofrendas al dios, era accesible bajo ciertas condiciones. Luego, seguía el santuario, al que solo podían entrar los sacerdotes: los Colegios sacerdotales eran los únicos

depositarios de los ritos, de los símbolos y de las doctrinas de la religión.

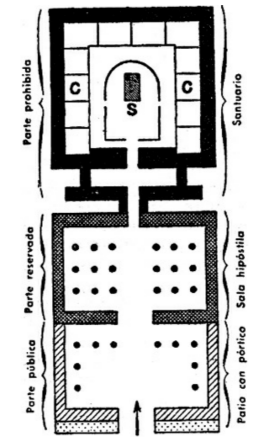


Fig. 1. Plano del templo egipcio.

Los ritos iniciáticos: el mito osírico. En los santuarios se desarrollaba un ritual sumamente complejo, casi siempre consagrado a un

mito central: la leyenda de

Osiris, el dios-hombre, y su

Osiris, cuya muerte y resurrección simbolizaban el ritmo de las estaciones.

las dos divinidades más populares del antiguo Egipto, y su culto, particularmente el de Isis, había de difundirse más tarde en toda la cuenca del Mediterráneo. Alrededor del mito de Osiris, muerto y descuartizado por su hermano Seth, y luego resucitado gracias a los poderes mágicos de su mujer

hermana-esposa, *Isis*, eran

Isis, giraba la mayoría de los ritos de iniciación. Osiris, el dios que muere y resucita, encarnaba a un tiempo:

La vegetación, que se corrompe en la tierra y renace en primavera; El Sol, que parece desaparecer y reaparece

a la mañana siguiente; dios que ha

conquistado la inmortalidad y, como tal, juzga a los hombres después de muertos.

En él había de tomar ejemplo el iniciado: después de la muerte, el hombre podía «devenir otro Osiris»,

adquirir, como ese dios, existencia eterna; pero el iniciado podía, en esta vida, simbólicamente, para renacer a una existencia divina. *Morir para renacer*, tal

morir

deificarse.

era la lección que enseñaba el mito osírico.

La leyenda se ponía en acción en los santuarios, en

el curso de ceremonias secretas, durante las cuales los miembros de la jerarquía sacerdotal eran actores en una serie de espectáculos simbólicos, destinados a dar al iniciado la sensación de que moría y luego renacía a una existencia inefable. En la época romana, las pruebas iniciáticas daban lugar a una imponente representación, que nos relata Apuleyo: «Me acerqué a los límites de la muerte —nos dice—; pisé el umbral de Proserpina (es

elementos; en medio de la noche, vi brillar el sol con su deslumbrante resplandor; me acerqué a los dioses infernales, a los dioses celestiales; los contemplé cara a cara; los adoré de cerca». Simbolismo y doctrina.

decir, la muerte), y volví

pasando por todos los

La Simbólica egipcia es aún, a pesar de los numerosos trabajos de los egiptólogos, bastante mal conocida. Como no podemos examinar todos los curiosos emblemas que se encuentran en los templos mencionemos egipcios simplemente los símbolos que más a menudo se asociaban a las figuraciones de la diosa Isis: los cuernos, luna, el niño al que está amamantando, el vestido que le llega hasta los pies, la barca, la hoz, y el Ankh, o cruz ansada (o cruz de San Antonio), cuyo significado sigue siendo misterioso; sin embargo, el ocultista Enel<sup>[14]</sup> siguiente da interpretación: símbolo de la vida eterna, el

el globo, el cántaro, la media

Príncipe que baja a la superficie (sobre la pasividad que él anima); penetra en las profundidades hasta infinito, lo que está expresado por la línea vertical». En lo que respecta a las doctrinas secretas de los sacerdotes egipcios, que tenían duda sin

circuito vital irradiado por el

conocimientos bastante adelantados hasta en terreno científico (cf. los problemas planteados por las Pirámides), son relativamente bien conocidas de los historiadores. No podemos entrar en los detalles, y hemos de conformarnos con citar algunos rasgos de síntesis doctrinales, en que se

doctrinas clásicas del esoterismo: la organización del mundo por la acción de un Demiurgo ígneo, manifestándose fuera del caos primordial, de las Aguas tenebrosas; la aparición de las potencias divinas por parejas sucesivas compuestas por un dios y una diosa<sup>[15]</sup>; la generación múltiple de estos

hallan reunidas casi todas las

que permanece siempre idéntica a sí misma; la posibilidad de una identificación del alma humana con el principio de que procede...

en el seno de la gran Unidad,

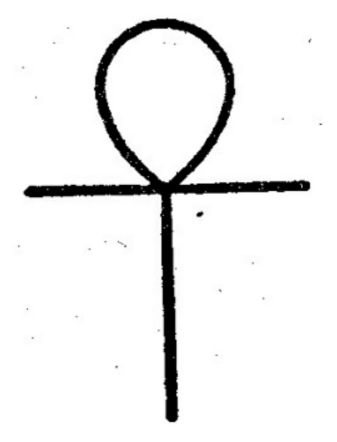


Fig. 2. Cruz ansada.

La teología, egipcia ejerció gran influencia sobre el pensamiento religioso cuando *Alejandría* llegó a ser el principal centro intelectual del mundo antiguo; las

huellas se encuentran fácilmente en ciertas Gnosis<sup>[16]</sup>, en los diferentes Misterios del imperio

romano y, según parece, hasta en el cristianismo: según ciertos autores, en el culto de Isis estaría el origen del culto cristiano de la Virgen, pues la diosa egipcia era la simbolización de la Naturaleza, siempre fecundada, pero siempre virgen (cf. las Virgenes negras)...

## II. Grecia

Durante mucho tiempo se consideró a Grecia como la tierra donde floreció sobre todo lo que se llama «el espíritu clásico»; el gusto del orden y de la armonía, el sentido del equilibrio... En realidad hay pocos países

donde el esoterismo y las

religiones de los Misterios

la expresión de Nietzsche, al lado del espíritu «apolíneo» floreció el espíritu «dionisíaco» bajo sus múltiples formas.

hayan proliferado más: según

**Dioniso**. El culto de *Dioniso* es una de las más antiguas religiones de Misterios de Grecia; C.

Autran lo hace llegar a la

prehelénica, época atribuyéndole un substrato religioso indoiranio. (Dioniso es Div-an-aosba, el dios ario de la «bebida de inmortalidad», el páredro de la gran Diosa-Madre que se encuentra en todo el Mediterráneo prehelénico). Quizás habría que agregar fuertes influencias egipcias, pues la pareja Dioniso-

Osiris-Isis... Sea como fuere, se comprueba la existencia, en todas las partes del mundo helénico, de Colegios, asociaciones secretas o tíasos, que celebraban Dioniso con un culto exaltado, eco prolongado de antiguos cultos agrarios que simbolizaban la Primavera: danzas con carácter sexual

Deméter recuerda la pareja

muy acentuado, ebriedad sacrificios colectiva, sangrientos, prácticas mágicas diversas... Análogos a esos Misterios dionisíacos, eran los de *Sabazio* y su páredra Anaitis, cuyo ritual se parecía a los misterios frigios de Atis y de cuya influencia había de ser, más tarde, tan grande sobre el paganismo romano.

## Los Misterios de Eleusis. De carácter más oficial eran los Misterios de Eleusis (cerca de Atenas), consagrados a Deméter; su finalidad era celebrar la unión de Zeus y de la diosa, es decir, del Cielo y de la Tierra, y de renovarla místicamente para asegurar y promover la fecundidad de la

naturaleza. Lo que en ellos se

demás en todos los Misterios antiguos, no era una enseñanza, sino espectáculos simbólicos, pues la parte central de esos misterios era la reconstitución de las bodas de Zeus y Deméter. Se distinguían los «pequeños» y los «grandes» misterios, en los que se hacían iniciar sucesivamente; de ahí la

encontraba, como por lo

distinción de dos clases de iniciados: los *mistos* y los *epoptos*.

El Orfismo y el

Pitagorismo. Mencionemos

también los Misterios de *Orfeo*, centrados alrededor del mito de Zagreo (idéntico a Dioniso), desgarrado y resucitado. La cosmogonía

órfica se parece bastante a las

En ella se ve a la Noche producir el Huevo del mundo, cuyas dos mitades forman el Cielo y la Tierra, y de donde nace el *Eros* luminoso, principio de vida<sup>[17]</sup>... Pero lo que da al estudio del Orfismo el mayor interés son sus doctrinas sobre la Salvación del alma, que, encerrada en el cuerpo como

doctrinas egipcias o hindúes.

en una prisión, transmigra continuamente de un ser a otro en un ciclo sin fin; la iniciación, junto con la abstinencia y renunciamiento, permiten romper el «ciclo infernal» de los renacimientos: «Los hombres descienden de los titanes, nacieron de las cenizas de esos enemigos del dios, fulminados por Zeus en

castigo de su crimen; por consiguiente, su naturaleza comporta un elemento malo, que a veces se designa como terrestre. Pero también comporta un elemento divino o celeste, pues los titanes habían devorado al hijo de Zeus. Sin admitir formalmente la noción de la caída o del pecado original, ese dualismo atestigua la

idea de una mácula impresa a la especie humana y, por ese medio, plantea los términos de un problema de salvación... El ciclo sin fin de los renacimientos es la eternidad del dolor; se trata de librarse de él, y esa liberación es la finalidad de la vida órfica...» (L. Gernet y A. Boülanger). El Orfismo parece haber influido

lo demás podemos preguntarnos si el famoso mito de la Caverna, en la República, no relata una iniciación practicada por una secta órfica a la que pertenecía Platón. No olvidemos, por supuesto, el Pitagorismo, estrechamente allegado al Orfismo, y al que a menudo

fuertemente en Platón, y por

se ha comparado con la Masonería. Es sabido que esta Orden pitagórica, cuya fundación remontaba al Sabio legendario, cultivaba a la vez las especulaciones místicas (principalmente la aritmología), las ciencias y también la política, pues la Hermandad tomó en un momento el poder en varias ciudades griegas del sur de todos han oído hablar, poco o mucho, de la «regla del silencio», de la división en dos categorías de adeptos y otros rasgos característicos...

Italia y de Sicilia. Las

tradiciones pitagóricas son

demasiado conocidas para

que las estudiemos aquí:

## III. El Imperio

## romano

Los primeros cuatro siglos de la era cristiana vieron un gran desarrollo de los cultos de Misterios y de las organizaciones iniciáticas de toda especie. Se asistió a la renovación, y aun a la resurrección, de antiguos cultos y antiguas doctrinas, así como al nacer de nuevos

movimientos. La metrópoli intelectual de ese período había de ser Alejandría. (También en esto daremos sólo un boceto general, pues para tratar convenientemente todos los problemas se necesitarían varios tomos voluminosos). Desarrollo de los

antiguos Misterios.

medida que las mentes quedaban menos satisfechas con la religión romana, muy formalista, se comprobaba la invasión creciente del paganismo por los cultos orientales, que respondían a la búsqueda de la salvación; o s *Misterios* multiplicaban: Misterios de Dioniso, de Hécate, de la Gran Madre, de Serapis, de *Isis*, particularmente, se desarrolló, y subsistió mucho tiempo frente al cristianismo. Conocemos el ritual de iniciación en esos misterios de Isis sobre todo por Plutarco, y también por Apuleyo, en su célebre novela Las Metamorfosis o el Asno de oro. Toda una doctrina esotérica podía

Cibeles, de Isis... El culto de

apoyarse en esos Misterios: «Los vestidos de Isis están teñidos con toda clase de colores abigarrados, porque su poder se extiende sobre la materia que recibe todas las formas y sufre todas las vicisitudes, puesto que es susceptible de ser luz, tiniebla; día, noche; fuego, agua; vida, muerte; principio y fin. Pero la túnica de Osiris

no presenta ni sombra ni variedad; sólo tiene un color puro, el de la luz. El Principio, en efecto, está virgen de toda mezcla, y el Ser primordial e inteligible es esencialmente puro»<sup>[18]</sup>. Las doctrinas isíacas ejercieron muy fuerte influencia sobre las corrientes de pensamiento de entonces, y los ocultistas

nunca dejaron de aludir a la inscripción famosa del templo de Isis en Sais: «Soy lo que fue, es, o será, y ningún mortal ha levantado mi velo...». **Paralelamente** se desarrollaban el neoorfismo y también el neopitagorismo, cuyo profeta fue misterioso Apolonio de Tiana, especie de conde de

Saint-Germain griego<sup>[19]</sup>; en templos secretos se destinaban toda una serie de ritos misteriosos, atribuidos al propio Pitágoras, para dar al iniciado la impresión de que se comunicaba con la esencia divina, indivisa y sin mezcla, sustrayéndose de ese modo a la fatalidad inexorable de las leyes físicas... En el siglo IV, la enteramente invadida por la teúrgia, las ciencias ocultas, la alquimia y los ritos iniciáticos extraños terroríficos; un inmenso trabajo místico, se producía en los Colegios culturales del mediterráneo: mundo «Podemos situar —nos dice J. Marqués-Riviére lugar de esa profusa

filosofía religiosa estaba

antiguos himnos, los encantamientos, las antiguas magias de los templos, las fórmulas misteriosas, las se recetas secretas amontonaban, llevados por las corrientes místicas nacidas en Grecia, en Irán, en Palestina, en el valle del Nilo. Se encuentra al dios bíblico Iao-Sabaoth que se

trasformación en Egipto; los

identificará con el dios asiático Sabazio, Orfeo que será crucificado como Jesucristo... Sincretismo más mágico que filosófico, por lo demás, amontonamiento de técnicas, de fórmulas eficaces, forma preliminar de lo que llegará a ser la Gnosis cristiana». De esa mezcla, confusa, pero grandiosa, de ideas, de sentimientos y de ritos, el cristianismo no podía dejar de retener numerosos elementos<sup>[20]</sup>. **Mitra**. Hay que hacer un

lugar aparte a la religión de Mitra, de origen iranio, traída al Imperio por legionarios romanos. Esta religión del dios solar fue la mayor rival del cristianismo antes del triunfo definitivo de

este. El culto se celebraba en santuarios subterráneos, la mayoría de las veces grutas. Los iniciados, que disponían de signos secretos de reconocimiento, formaban una jerarquía de siete grados: Buitre (corax); Oculto (cryptius); Soldado (miles); León (leo); Persa (perses); del Correo

(heliodromus); Padre (pater).

Las pruebas a que se sometía al postulante eran conocidas por su severidad. Las mujeres no podían ser iniciadas<sup>[21]</sup>. Esta religión fue combatida con saña por la Iglesia cristiana triunfante, que veía en ese culto un rival muy peligroso: como el cristianismo, el mitraísmo interponía un mediador entre

la Divinidad suprema y el

que el neófito dirigía a Mitra: «¡Salve, Señor, dueño del agua, salve, soberano de la tierra, salve, príncipe del espíritu! Señor, vuelto a la vida, la paso en esta exaltación, y en esta exaltación muero; nacido al alumbramiento que da la vida, soy liberado en la muerte y paso en la vía por ti

hombre; veamos la oración

has establecido y el sacramento que has instituido».

El esoterismo cristiano:

ordenada, según la ley que

## la Gnosis y el Maniqueísmo. Los autores católicos negaron siempre que la religión cristiana primitiva comportara un culto secreto y doctrinas

Nuevo Testamento posee ciertos textos bastante perturbadores (cf. el Evangelio de San Juan y alguna Epístola de San Pablo, así como el Apocalipsis). Sea lo que fuere de este problema muy controvertido, no es menos cierto que ha existido cierto número de cristianos que, deseando ir más allá de

esotéricas. Sin embargo, el

la Fe, buscaban el Conocimiento (Gnosis) perfecto, que va más allá de las apariencias sensibles y permite explicar la razón de ser de todas las cosas. «¿Qué es —escribe H. Ch. Puech una Gnosis sino un conocimiento (el vocablo griego gnosis no significa otra cosa), pero un conocimiento que no solo

está entera mente dirigido hacia la búsqueda de la Salvación, sino además, al revelar al hombre a sí mismo y al desvelarle la ciencia de Dios y de todas las cosas, le trae la salvación, o mejor, es por sí mismo Salvación?». Es decir, que el término Gnosis puede aplicarse a gran número de sistemas teosóficos, que han sido

sostenidos en todas las épocas y en las más diversas religiones: las aspiraciones «gnósticas» reaparecen sin cesar en el pensamiento religioso, pues siempre hay hombres que quieren librarse de los lazos de la materia para elevarse hasta la Causa primera, hasta el Dios, desconocido... Sin embargo, en sentido restringido, la

Gnosis, o, más exactamente, e l Gnosticismo, designa el vasto movimiento que se desarrolló, durante los primeros siglos de nuestra era, en el seno del cristianismo. Aquellos «Gnósticos», que decían ser los depositarios del Conocimiento perfecto y salvador, disimulado bajo los símbolos de los Libros

santos, transmitido secretamente por los Apóstoles y las Santas mujeres (herederos de la tradición misteriosa traída por Cristo), no formaban un cuerpo homogéneo, sino que estaban divididos en gran número de pequeños grupos, de cenáculos, de capillas, de conventículos, de sociedades manteniendo secretas.

relaciones unos con otros, pero a veces opuestos entre sí<sup>[22]</sup>.

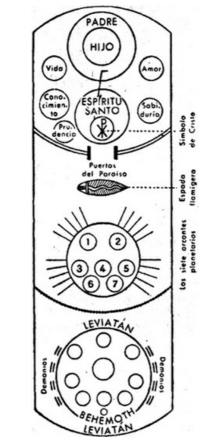


Fig. 3. Diagrama de los ofitas (según J. P. Arendzen).

Las doctrinas gnósticas, cuyos orígenes son aún bastante mal conocidos (se hallan elementos egipcios, iranios, griegos, judaicos, etc.), presentan diferencias bastante sensibles de un doctor a otro, de una secta a otra, y se necesitarían numerosas páginas solo para enumerarlas. No obstante, puede encontrarse en ellas cierto número de rasgos comunes: superioridad del conocimiento sobre la fe y las obras para asegurar la salvación del hombre (cf. la distinción de Valentín entre los «hílicos», hombres materiales entregados a la perdición, los «psíquicos»,

«neumáticos» [del griego Pneuma «Espíritu»] Gnósticos, que son los únicos capaces de llegar a la plenitud de la iluminación); emanación, del seno del Ser misterioso e insondable, del universo, por muchísimos intermediarios (los Eones), de los cuales el último es por

hombres que se salvan por

sus buenas acciones, y los

lo general un «Demiurgo» malo o simplemente inferior, que ha creado el mundo sensible en que vivimos; posibilidad que tiene el iniciado de volver a su Fuente primera desarrollando el germen divino que hay en él, pues la iluminación interior (traída por el Espíritu Santo, que es «Dios en su aspecto activo, iluminador y

salvador») nos da a conocer «dónde estamos y qué somos, de dónde venimos y adonde vamos» (H. Ch. Puech)... Todas esas especulaciones nacieron de una misma intuición fundamental: la angustia ante el problema del mal, el deseo de explicar cómo un mundo imperfecto y finito pudo ser creado por un Dios infinito y perfecto.

En lo que se refiere a la *iniciación* entre los Gnósticos, cuyos grupos eran, en suma, sociedades secretas<sup>[23]</sup>, el historiador puede tener un conocimiento bastante preciso: al neófito lo iniciaban en las doctrinas de la secta por grados sucesivos, luego de pruebas; pero sobre

todo había ritos iniciáticos

propiamente

dichos:

fórmulas sacramentos, mágicas, «santo y seña», que debían abrir al alma, en su ascensión hacia el Cielo después de la muerte, libre paso a través de las siete esferas planetarias, custodiadas por «arcontes» hostiles. Había, naturalmente, signos de reconocimiento entre iniciados... En el culto

secreto se empleaba toda clase de objetos rituales: los diagramas (fig. 3) resumiendo las doctrinas; las gemas conocidas con el nombre general de Abraxas (pues la mayoría llevaba grabada la palabra Abraxas, término mágico del cual la suma de los valores numéricos de las letras da 365): se observan figuras

esquemáticas, personajes simbólicos (por ejemplo, un ser con cabeza de gallo, busto y brazos de hombre, piernas formadas por dos serpientes, con un broquel en una mano y en la otra un látigo), animales alegóricos como la serpiente que se muerde la cola (Uróboros) o escarabajo, diversos motivos como un hombre o una

media luna y las estrellas, etc. Las gemas sirvieron de talismanes; pueden igualmente reconocerse alusiones a los ritos y a las creencias de las sectas que las usaron, y las joyas señalaban los diferentes grados de la jerarquía iniciática, que a su vez correspondía a las etapas de

mujer, el disco solar, la

El gnosticismo propagó en todo el Imperio romano, a pesar de la polémica encarnizada que los Padres de la Iglesia sostuvieron. Debe notarse también un movimiento nacido de la Gnosis, pero que, a la inversa de esta, constituyó una Iglesia,

animada de un espíritu de

la liberación del alma<sup>[24]</sup>.

proselitismo y de conversión: el Maniqueismo, doctrina del reformador persa Maní (216-276), religión universal, conquistadora, que extendió su influencia tanto en Occidente como en Oriente, penetrando hasta en China y en el Turquestán. Los maniqueos formaban dos categorías: los Auditores o Catecúmenos, por una parte;

que estaban sujetos a riguroso ascetismo. Esa división se encontrará entre los «Creyentes» y los «Puros» en los Cátaros o Albigenses (véase el cap. III)<sup>[25]</sup>. Estamos bien informados sobre la doctrina maniquea, la forma más radical que existe de dualismo entre los Principios

los «Elegidos», por la otra,

el culto secreto que celebraban los Elegidos se conocen igualmente bastante eran ceremonias, bien: sacramentos muy simples, al revés de los ritos complicados de los otros Gnósticos.

del Bien y del Mal. Los ritos,

La Gnosis ha sido siempre la gran tentación de muchos espíritus religiosos:

muchos hombres se han visto acosados por el eterno problema del Bien y del Mal; otros han querido poseer el Conocimiento perfecto, que explica ría todo, respondería a todas las preguntas «¿por qué?»; También hubo quienes sintieron la atracción las de ceremonias misteriosas... La Iglesia católica nunca dejó de tener

que combatir esas tendencias «heterodoxas». Si, luego de su triunfo, consiguió destruir el mayor número de las obras —muy numerosas— escritas por aquellos «heréticos», resultó en vano; la tradición gnóstica jamás dejó de ejercer su influencia, pero de manera secreta, lejos de las miradas; y el eco lejano, siempre vivaz, se encuentra

en ciertos ritos y símbolos de la Masonería<sup>[26]</sup>.

## Capítulo 2

## EL ESOTERISMO ISLÁMICO

Organizaciones ortodoxas. Como todas las religiones, el Islam tuvo, desde el origen, sus místicos, unos ortodoxos, otros heréticos; entre los primeros, fueron los sufitas quienes desarrollaron las

iniciación, aun cuando permanecían fieles a los preceptos coránicos. Aún hoy existe gran número de secretas sociedades musulmanas, principalmente en el norte de África. Estas sociedades tienen al frente un Jeque, señor absoluto, que reside por lo general en la Zawiya donde se halla la

secretas de

Sociedades

Orden. A sus órdenes se encuentran los *mokaddem*, que van a lo lejos a conferir la iniciación (werdi) a los neófitos; las instrucciones se cretas se les trasmiten siempre verbalmente. He aquí, en lo que se refiere a los fines de esos grupos, la declaración de uno de sus miembros contemporáneos

tumba del fundador de la

Geyraud: «Los afiliados deben esforzarse por seguir el trik (tariq), la vía, que, por etapas, los lleva a la perfección, gracias a las reglas, prácticas, fórmulas y signos especiales de cada congregación. Cada una constituye lo que se llama el Ahl-as-Silsilat (el clan de la cadena). Esta cadena

con quien conversó P.

comienza generalmente en el ángel Gabriel, el mismo que trasmitió al profeta Mahoma la ciencia de la verdad. Continúa por el fundador de la Orden hasta los jefes actuales, conservando los nombres de sus predecesores. congregaciones Ciertas llegan a atribuir el conocimiento de la cadena a la revelación directa. Muy a

menudo, esta revelación se produce por intermedio de Sidi-el-Jadir, es decir, el profeta Elías, que, como el profeta Idrís (Enoc), bebió en la fuente de vida y así quedó exento de la muerte». Al lado de esas organizaciones ortodoxas hay que anotar la existencia de grupos herejes, de los cuales

señalaremos los

importantes nacidos cisma «ismaelita». Los ismaelitas y los

del

grupos conexos. La secta herética musulmana de los ismaelíes fue fundada en Siria por el persa Abdalá,

hijo de Maimún (863). De las doctrinas ismaelitas fuertes desprenden influencias gnósticas.

agregan a los seis profetas del Verbo (Adán, Noé, Abraham, Moisés Jesús, Mahoma) un séptimo Imán («enviado»), Ismaíl, hijo de Dschafer, el «señor de tiempo» o «jefe de las edades». Es una religión iniciática por excelencia, que comprende siete grados<sup>[27]</sup> sucesivos. Hubo momento en

Adelantándose al Corán,

desempeñaron un papel político guerrero de los más importantes; hoy son todavía muy numerosos, sobre todo en las India: donde reside su jefe, que ostenta poderes espirituales y temporales: el Aga Khan. De los ismaelitas nació cierto número de ramas, de las cuales las más célebres

1e

que

ismaelitas

son le «asesinos», los drusos y los ansarieh. 1. Los «asesinos», más

exactamente

hashishies «comedores de hashish», dieron mucho que hablar, y

los

entraron en la leyenda. Esta secta memorable nació a fines del siglo

XI; el fundador de esos

«ismaelitas del este» fue el célebre Hasán-ben-Sabbah, natural del Jorasán (Persia). Luego de apoderar; de la fortaleza de Alamut, al norte de Persia pretendió ser el «hudshet», 0 encarnación del último imán, y reclutó buen número de adeptos. El

«Viejo de la Montaña» apoderó de se muchísimos castillos, tanto en Persia como en Siria, y su dominación extendió se rápidamente, gracias a devotos, secuaces fanatizados por hashish o cáñamo de India (de ahí el nombre «asesinos»), encargados

obstaculizaban sus designios de dominación. La jerarquía iniciática, estrechamente subordinada al jeque o maestro, gran siete comprendía grados, como en clásico. ismaelismo Luego de la muerte de

de suprimir a cuantos

edad de noventa años, el poder de los asesinos siguió ampliándose. Pero, en Siria, chocaron con los *Templarios*, que poseían numerosos castillos al sur de los montes Ansariyah y les encarnizada llevaron guerra, hasta los obligaron a pagarles

Hasán, en 1124, a la

tributo (se ha pretendido, sin pruebas decisivas, que los templarios copiaron de los asesinos sus doctrinas esotéricas). La segunda mitad del siglo XIII vio el fin definitivo, tanto en Siria como en Persia, del poder político de los asesinos, cuyas fortalezas fueron

- tomadas por las tropas de los soberanos de esos dos países.

  2. Otra rama salida de los inmentiones de esos de
- ismaelitas fue la religión de los *drusos*, quienes, establecidos en el macizo del mismo nombre dieron mucho

nombre, dieron mucho que hacer a las tropas francesas de Siria. Los fundadores de la secta

fueron *Hakem*, sexto jalifa fatimita de Egipto, y su consejero, el persa Hamza, que convirtió a los drusos del Líbano a la doctrina (siglo XI). El Libro sagrado de los drusos es el *Kitab-al* Híkmat («Libro de la Sabiduría»). He aquí, según Lepper<sup>[28]</sup>, un de resumen sus

creencias fundamentales: «Dios es uno; se ha manifestado a los hombres en varias oportunidades por su encarnación, visible por última vez en la persona de Hakem Biamr Alá; Hakem no murió; desapareció para atestiguar la fe de sus fieles, pero reaparecerá

en su gloria y extenderá su imperio sobre el mundo. Sostienen, además, que Dios creó primero la Inteligencia universal, y que esta se reveló a la tierra en cada de las una manifestaciones divinas: cuando Dios se encarnó en Hakem, ella tomó la forma de Hamza...

reencarnación: el número de humanos es siempre el mismo, y sus almas pasan sucesivamente por diferentes cuerpos, subiendo o bajando en la escala de los seres, según hayan observado descuidado los de la preceptos

Veamos ahora

la

verdadera religión y la práctica de sus siete mandamientos». Los drusos están divididos en dos clases: los yákil o «guerreros» y los ákil o «ancianos», únicos admitidos en los Misterios. Para llegar a ákil, el neófito debe salir victorioso de tres temibles: pruebas

ayuno, resistir el hambre ante una mesa colmada de manjares apetitosos; luego de cabalgar tres días en el desierto, no tocar una jarra de agua fresca; en fin, ha de ser capaz de no ceder a la voluptuosidad, durante toda una noche a solas con una bella mujer...

después de prolongado

3. Como los drusos y los asesinos, los ansaríes o nusairies, herejes musulmanes que habitan la cadena montañosa del nombre mismo (Líbano), proceden de los ismaelitas. «Los ansaríes creen en un solo dios, existente en sí y eterno: son, pues, unitarios. Afirman, sin

embargo, que ese dios se encarnó siete veces en la persona de Abel, Set, José, Josué, Asaf, Simón (Cefas) y Alí. En cada de manifestaciones, Dios se sirvió de otras dos personas divinas, una de las cuales era emanación de su propia esencia, creada por él, y la

segunda era creada por primera»<sup>[29]</sup>. la. Fácilmente se adivina la influencia de las gnosis cristianas en toda una serie de especulaciones. sus Misterios En celebran una suerte de

misa bajo las apariencias del vino, rito destinado a procurar la iluminación:

«la

luz, pero se manifiesta en el vino, servidor de la 1112>> (Abd-el-Nur). Creen la. metempsicosis: después de cierto número de transmigraciones, las almas de los creyentes trasforman se en estrellas en el «mundo de Luz». Vemos, pues,

Divinidad se oculta en la

gnósticas tuvieron gran influencia sobre los musulmanes heterodoxos. El dominio de la historia de las religiones sigue siendo muy misterioso relativamente poco estudiado por los especialistas<sup>[30]</sup>.

como las doctrinas

## Capítulo 3 LAS INICIACIONES EN EL MUNDO MEDIEVAL

Reseña general. Durante la Edad Media el esoterismo no dejó de caminar más o menos subterráneamente, a pesar de

la lucha encarnizada

emprendida por el papado

Durante ese dilatado período, hubo gran número organizaciones iniciáticas, algunas de las cuales trataban de mantenerse apartadas de las controversias teológicas, como el Compañonaje, otras francamente eran anticatólicas y depositarías de doctrinas heterodoxas. Doctrinas teosóficas de todas

contra todas las herejías.

las más diversas fuentes, desempeñaron un gran papel: la Cábala o tradición hebraica; las doctrinas iluministas, en que reaparecen las antiguas tradiciones gnósticas; la alquimia y las especulaciones propiamente herméticas... Las corrientes ocultas de aquel período son aún muy

clases que se abrevaban en

mal conocidas, particularmente sus relaciones con las doctrinas orientales: es conocido el papel desempeñado por las Cruzadas sobre el particular. (Sería interesante, particular, estudiar los vínculos de la tradición hermética con el simbolismo utilizado por las órdenes de Caballería se de aquellas expediciones: los blasones abundantemente los colores simbólicos[31]). No podemos, en el cuadro limitado de este volumen, estudiar todas las sociedades secretas medievales: nos limitaremos los ejemplos, más

conocidos y representativos.

constituyeron en el momento

las múltiples agrupaciones medievales, las más célebres las *Guildas* son corporaciones de oficios, en las cuales existían ritos iniciáticos, y cuyos usos se perpetuaron hasta mucho después. La más sabia de esas

Guildas era la de los

Las corporaciones. Entre

«Albañiles» (maçons), constructores de los palacios y de las catedrales, adeptos del Arte real que entonces era la arquitectura, y depositarios de antiguos secretos: «Con todo derecho puede afirmarse que la esotérica geometría pitagórica se trasmitió desde la antigüedad hasta el siglo XVIII, por un lado a través de

(que a la vez se trasmitieron, de generación en generación, un ritual iniciático en que la geometría desempeñaba un papel preponderante), y por otro, por la Magia, por los rosetones de las catedrales y los pentáculos de los magos»[32]. De esos «Maestros de Obra», de esa masonería operativa, nació la

las cofradías de constructores

(véase Cap. V, § I). En cuanto al Compañonaje, cuyos diferentes «Deberes» rivales se repartían los picapedreros, los cerrajeros, los carpinteros, y que por lo demás subsiste hoy, numerosas novelas han popularizado las costumbres: los lazos y el bastón simbólicos; la «Vuelta de

francmasonería especulativa

especies de mesones donde la «Madre» se ocupa del albergue y de la ropa de los compañeros... El rasgo común de todas esas Hermandades es la existencia de signos de reconocimiento, de ritos

iniciáticos de afiliación, de

tradiciones que llegan a la

más remota antigüedad,

Francia»; las «cayennes»,

encuentran en la Masonería moderna, como la célebre leyenda de la construcción del Templo de Jerusalén por Hiram.

algunas de las cuales se

La leyenda del Graal. El Graal es el vaso sagrado, la copa que, según la leyenda, sirvió en la Cena, y en la cual José de Arimatea recogió la

sangre y el agua que manaban de la herida que la lanza del centurión Longino hizo en el costado de Cristo; parece que el propio José de Arimatea trasportó luego el Graal a Gran Bretaña. Dicho vaso sagrado, que contiene el «brebaje de inmortalidad», aparece en gran número de leyendas medievales relativas a la «Búsqueda del

Graal», es decir, de la Sabiduría perdida: todos conocemos la famosa «Mesa Redonda» construida por el rey Arturo siguiendo los planos del encantador Merlín, y destinada a recibir el Graal cuando uno de los doce caballeros llegara a conquistarlo, y lo llevara de Gran Bretaña a la Armórica. (La copa del Graal fue

labrada por los ángeles en una esmeralda desprendida de la frente de Lucifer cuando este cayó; confiado a Adán en el Paraíso terrenal, perdido después del pecado original, el Graal fue recobrado por Set, que pudo entrar en el Paraíso terrenal, y luego por otros, antes de Cristo). La pérdida del Graal es, en suma, la pérdida del

mejor, oculto, y que se trata de volver a encontrar<sup>[33]</sup>. En esas tradiciones se entrevé un vínculo entre el

Conocimiento, «perdido» o,

esoterismo cristiano y la tradición céltica, es decir, druídica: sus orígenes son, por lo demás, bastante misteriosos. Todas esas leyendas parecen haber sido

utilizadas por gran número

iniciáticas, y sin duda también por los albigenses... Según Henri Martin<sup>[34]</sup>, habría habido también una suerte de Orden de Caballería oculta, la Masenia del Santo Graal, cuyas huellas encontraba en una obra bastante posterior, el Titurel: «Ya no es en la isla de Bretaña, sino en Galia, en los

de agrupaciones más o menos

confines de España, donde se conserva el Graal. Un héroe llamado Titurel funda un templo para depositar el santo Vaso en él, y es el profeta Merlín quien dirige esta construcción misteriosa, pues fue iniciado por José de Arimatea en persona en el plano del Templo por excelencia, del Templo de Salomón. La Caballería del

Graal se convierte aquí en la Masenia, esto es, en una Francmasonería ascética, cuyos miembros se llaman Templistas, y aquí puede verse la intención de unir a un centro común, figurado por ese Templo ideal, la Orden de los Templarios y las numerosas cofradías de constructores que entonces renuevan la arquitectura del

entrever mucho de lo que podría llamarse la historia subterránea de aquellos tiempos, mucho más complejos de lo que se

medioevo. Esto nos permite

cree<sup>[35]</sup>...». **Los cátaros**. Los *cátaros*(es decir: los «puros»),
llamados también *albigenses*,

porque eran particularmente

Albi, son célebres sobre todo por la encarnizada lucha que la Iglesia y la Realeza emprendieron contra ellos, exterminándolos por todos los medios. Sus doctrinas, que se distinguen por su pesimismo, son bien conocidas: llevando al extremo la doctrina de los dos principios del Bien y del

numerosos en la región de

universo entero había sido creado por el Príncipe de las Tinieblas, y de ahí concluían en una moral ascética, que condenaba el casamiento, la generación, y la vida misma, mala en sí, puesto que aprisiona el alma luminosa en la materia tenebrosa... A decir verdad, únicamente los Perfectos estaban sujetos a

Mal, declaraban que el

estricto ascetismo; en cuanto a los simples Auditores, gozaban de una moral más suave... Paradójicamente, por lo demás, esos herejes eran, en cierto sentido, mucho más «optimistas» que la Iglesia: al hacer de la Tierra el «Reino de Satanás», los cátaros excluían el infierno del más allá, del mundo supra-sensible y

espiritual; al cabo de los tiempos, todos los espíritus, luego de pasar por gran número de reencarnaciones, quedarían salvados, toda la Luz librada de las Tinieblas... La literatura ocultista atribuyó a los cátaros toda clase de creencias esotéricas que les eran extrañas. No por eso dejaban de tener ceremonias

diversas que tenían por finalidad separar el espíritu de este mundo y librar el alma, cautiva de su cuerpo; algunos hasta querían conseguirlo bruscamente por la Endura, acto que consistía en dejarse morir de hambre; pero la mayoría se limitaba a los ritos iniciáticos propiamente dichos, para

y ritos iniciáticos, prácticas

lograr alcanzar 1a iluminación espiritual por el ascetismo y diversas técnicas que permitían separar momentáneamente el alma del cuerpo. «Los cátaros escribe Aroux— tenían ya en el siglo XII signos de reconocimiento, santo y seña, y una doctrina astrológica». La «cruzada» empeñada contra los albigenses es

hablemos de ella. Sin embargo, debe señalarse que las doctrinas cátaras sobrevivieron a la degollina de sus sacerdotes. Los Trovadores, que habían demostrado ser auxiliares fervientes y devotos de la herejía albigense, siguieron propagando en su «gaya ciencia» las ideas proscritas

demasiado conocida para que

por la Inquisición<sup>[36]</sup>.

esoterismo de los templarios sigue siendo un enigma. Es conocida la historia de esa famosa Orden, fundada en 1117 para la protección de los peregrinos en Tierra Santa, cuya regla había sido

Los Templarios. El

establecida por San Bernardo: después de

sarracenos, los templarios debieron por último retirarse de Siria luego de la reconquista del país por los musulmanes, pero habían adquirido gran poderío y riquezas en la cristiandad, y poseían encomiendas en todos los reinos de Europa. El proceso inventado por el envidioso Felipe el Hermoso

combatir mucho tiempo a los

a esos hombres demasiado influyentes ha sido referido a menudo: todos sabemos de qué manera el soberano acabó por arrancar al papa Clemente V la condena de los templarios con la acusación de «renegar de Cristo, apostatar, entregarse a actos de idolatría y a horribles libertinajes en el curso de ceremonias secretas».

y la disolución de la Orden pronunciada por la Bula papal de 1312, el gran maestro Jacques de Molay y gran número de templarios fueron quemados vivos en París, en 1314. ¿Tenían los templarios una doctrina secreta y ritos de iniciación? El problema

ha suscitado gran número de

Después de un largo proceso

interpretaciones; historiadores niegan categóricamente la existencia de un esoterismo templario, y otros, al contrario, no vacilan en hacer derivar la francmasonería de la Orden mártir. En realidad, bien parece que los templarios tuvieron un culto secreto y doctrinas reservadas a los iniciados, y que esas

ciertos

doctrinas heterodoxas 1es fueron trasmitidas por heréticos musulmanes quizá los asesinos, con quienes tuvieron relaciones herederos de especulaciones gnósticas. Pero conocemos muy mal dicho esoterismo, tanto más cuando los documentos seguros faltan casi totalmente. El historiador se

ve reducido a conjeturas, con respecto a las figuras bafométicas (de Bafometo «inspiración del Espíritu»), especie de ídolos andróginos, que representan la unión de los principios masculinos y femeninos, cuyo papel en los rituales secretos no ha podido ser precisado; con suficiente certeza. Aroux, citando a von Hammer, alude a «símbolos

gnósticos impresos en un talismán hallado, en el siglo XVII, en la tumba de un templario, muerto antes de la destrucción de la Orden», y asimismo a «dos cofrecillos descubiertos, uno en Borgoña, el otro en Toscana, sobre los cuales se reconocen esos mismos símbolos, principalmente la cadena de Eones, representada por la y del agua, el falo, el cteis, el toro de Mitra y la cruz ansada de los egipcios», y también a «esos emblemas extraños esculpidos en la puerta de algunas iglesias, donde parecen querer mostrarse y ocultarse, a un mismo tiempo, las doctrinas interiores del templo» (por ejemplo, en lo alto de la

houppe las pruebas del fuego

puerta principal de la iglesia Saint-Merri se halla un Bafometo, entre dos ángeles que le echan incienso)... Pero ignoramos casi todo del esoterismo templario, y el historiador debe desconfiar de las descripciones demasiado precisas que dan ciertos ocultistas de los misterios practicados por los Caballeros.

## Dante y el esoterismo. Dante Alighieri (1265-1321) es el más célebre «iniciado»

de la Edad Media: ese gran adversario del papado parece haber desempeñado un gran papel en las sociedades secretas de aquel entonces;

secretas de aquel entonces; era, en particular, uno de los jefes de la *Fede Santa*, Orden Tercera de filiación templaría. Y se hizo el

esoterismo su Divina en Comedia, que es «una alegoría metafísico-esotérica, que vela y expone al mismo tiempo las fases sucesivas por las cuales pasa la conciencia del iniciado para alcanzar la inmortalidad»<sup>[37]</sup>. Cada «Cielo» representa un grado de iniciación: el Infierno representa el mundo

de

intérprete

dicho

profano, el Purgatorio las pruebas comprende iniciáticas, y el Cielo es la morada de los Perfectos, en quienes se hallan reunidos y llevados a su cenit la inteligencia y el amor. En esta vasta síntesis aparecen toda clase de elementos: doctrinas paganas, gnósticas, cátaras, árabes, herméticas, etc. Se encuentran en

típicos del hermetismo cristiano: la Cruz, la Rosa, el Águila, la Escala de las siete artes liberales, el Pelícano que se abre el pecho para Alimentar a su cría (símbolo a la vez del Redentor del mundo y de la más perfecta humanidad)... Es una verdadera máquina de guerra dirigida contra la Iglesia<sup>[38]</sup>.

particular los símbolos más

## Alquimistas cabalistas. Como hemos podido darnos cuenta, la Edad Media fue una época en que los cultos secretos y las esotéricas doctrinas proliferaron, propagados por numerosas organizaciones iniciáticas. Citemos, a ese

respecto, las sociedades

secretas que agrupaban a los

alquimistas, cuyas doctrinas

desarrollarse durante todo ese período, a pesar de las repetidas condenas de la Iglesia. También hay que mencionar a los rabinos cabalistas, que se agruparon en una suerte de escuelas, pequeñas capillas cerradas. El sentido etimológico de la

es

palabra*Cábala* 

y prácticas no dejaron de

hebraico, cuya influencia había de ser tan grande sobre pensadores numerosos cristianos, tiene remotas raíces en las doctrinas puramente judaicas y también en las otras tradiciones, principalmente las ideas gnósticas: las obras de los cabalistas son una especie de depósito en el que

«tradición». Ese esoterismo

residuos de los sistemas teosóficos más diversos. Había una Cábala práctica, suerte de enciclopedia de conocimientos mágicos de toda clase, junto a diversos procedimientos permitían obtener el éxtasis místico, y aun llegar a poner a algunos sujetos en trances

hipnóticos. Pero había sobre

han venido a acumularse los

una Cábala especulativa, interpretaba alegóricamente los textos sagrados, utilizando diversas técnicas de permutación de letras (Gematria, Notarikón, Temurah, Teruf), y que intentaba penetrar los más profundos misterios de la Creación (Maaseh bereshit, «Historia del Génesis») y de

todo

(Maaseb Merkábah, «Historia del carro celestial»). Los dos textos de base de las especulaciones cabalísticas eran el Séfer Yetsirah («Libro de la Formación»), sin duda del siglo VIII y el Séfer-ha-Zohai («Libro del Esplendor») redactado en España hacia fines del siglo VIII: esta

la constitución del Universo

todo a partir del siglo XVI, considerable influencia sobre casi to das las doctrinas esotéricas que vieron la luz... No podemos resumir, ni siquiera brevemente, el inmenso cuerpo de doctrinas forman las que

especulaciones cabalísticas:

nos permitimos remitir a las

obras especializadas (véase

última obra ejerció, sobre

Bibliografía). Sin embargo, he aquí el principio de base, enunciado por J. Boucher<sup>[39]</sup>: «Dios puede ser considerado en sí o en su manifestación. En sí, antes de toda manifestación, Dios es un ser indefinido, vago, invisible, inaccesible, sin atribución precisa, parecido a un mar sin orillas, a un abismo sin fondo a un fluido sin

consistencia, imposible de conocer por ninguna razón, por consiguiente, de ser representado, sea por una imagen, sea por un nombre, sea por una letra, ni siquiera por un punto. El menos imperfecto de los términos que pueden emplearse sería el Sin fin, el Indefinido o Ain Sof, que no tiene límite, o Ain el No-Existente, el No ser».

manifiesta se hace accesible, cognoscible; se le puede nombrar; y el nombre que se le da se aplica a cada manifestación  $\mathbf{O}$ exteriorización de su ser. El Ain Sof, el Ain se manifiesta de diez maneras por o en las sefirot. Cada una de estas, la Corona, la Sabiduría, la Inteligencia, la Gracia, la

«En cuanto Dios se

Victoria, la Gloria, el Fundamento y la Realeza, constituye un modo especial de revelación o de notificación del Ain Sof y permite nombrarlo. Cada círculo, limitación determinación del Ain Sof, es una *sefirah*...». «La Cábala considera también a Dios bajo la forma

Fuerza, la Belleza, la

Qadmón, y localiza las sefirot en cada uno de sus miembros, aplicando la ley de los contrarios y la ley sexual». De ahí el diagrama conocido con el nombre de

*árbol de las Sefirot* (fig. 4).

del Adán celeste, el Adam

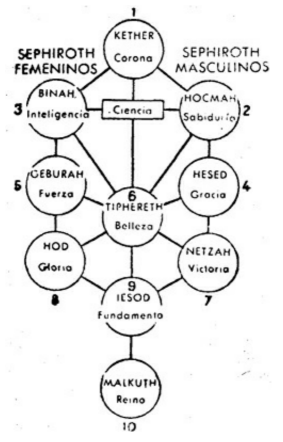


Fig. 4. Árbol de las Sefirot.

La brujería. Este rápido vistazo sobre las iniciaciones medievales no sería completo si no aludiéramos a la brujería. Han existido, según parece asociaciones secretas de brujos y brujas, celebrando sus ritos en

fechas fijas. Por paradójico

constituye una especie de culto y aun de religión, pero de religión a redopelo.

Como se ha hecho notar muchas veces, «no es posible

que parezca, la brujería

separar desde la Edad Media en que ellas dominan, las dos nociones paralelas y antinómicas de Dios: el bien, y del Diablo: el mal. Es,

pues, fácil comprender que si

se levantaban altares a Dios, si existía toda una liturgia, con misas y fiestas que se le ofrecían, también habían de existir ceremonias tan fervorosamente dedicadas al Diablo. Si la Iglesia misma consideraba al Diablo como un ángel caído, muy poderoso y un "casi igual"; si, por añadidura, un pacto con él aseguraba, no después

de la muerte, sino en la vida terrenal, felicidades riquezas ciertas, era muy tentador para quienes una fe sólida no ataba a Cristo... probar con el Diablo»<sup>[40]</sup>. Las prácticas y el culto satánico han sido abundantemente descritos en las obras especializadas<sup>[41]</sup>. El estudio de esa forma aberrante de iniciación es, por lo demás,

historiador de las religiones: en las prácticas místicoeróticas del Sabbat se encuentra sin duda un eco lejano y pervertido de un antiguo culto pagano de la fecundidad<sup>[42]</sup>.

del más alto interés para el

## Capítulo 4

## LOS ROSA-CRUCES

Los orígenes: la leyenda y la

historia. En 1614 y en 1615 la Hermandad de la Rosa-Cruz manifestó públicamente su existencia con tres obritas: la «Reforma Universal».

(Allgemeine und General

Reformation), la Fama

la Confessio Fraternitatis, escritos cuyo autor fue verosimilmente J. V. Andreae (1586-1654). *La* Fama relataba la fundación de la Orden por el alemán Christian Rosenkreutz (designado con las iniciales C. R. C.), iniciado por los Sabios de Siria en el curso de

un viaje a Oriente; también

Fraternitatis Rosae Crucis y

se encontraba en ella el relato del descubrimiento de la tumba de Rosenkreutz, en la cual los discípulos hallaron, además del cuerpo del maestro que llevaba en la mano un libro simbólico escrito sobre pergamino, toda suerte de objetos rituales: «espejos de diversas virtudes, lámparas campanillas, encendidas (las famosas

"lámparas perpetuas" de los rosacruces), extraños cantos artificiales (¿una máquina parlante?)<sup>[43]</sup>...». Tal es la leyenda que refiere el origen de la Hermandad y la historia de su fundador, «Cristian Rosa-Cruz», que es, evidentemente, un personaje alegórico, y el gentilhombre de raza germánica que según dicen

necesario que el investigador estudie las fuentes reales del movimiento rosacrucista, tarea bastante difícil, pues los documentos seguros faltan a menudo, como todas las veces que se trata de buscar los orígenes reales de una tradición ocultista... Hemos visto que, durante todo el medievo, a pesar de

vivió de 1378 a 1485. Pero es

las hogueras y de 1a Inquisición, nunca cesó la fermentación intelectual: esoterismo, cristiano o no, fue propagado por organizaciones iniciáticas, sociedades secretas que sintetizaban en teosofías sutiles corrientes de pensamiento de muy diverso origen. Hubo principalmente numerosas asociaciones de

alquimistas, hermetistas, cabalistas... El Renacimiento había de acarrear condiciones ideales para el nacimiento de tales sociedades secretas: el ocaso del poderío de la Iglesia católica permitía a la curiosidad intelectual, que ya no era frenada por el dogma, desarrollarse cada vez más, favoreciendo el gran progreso de las más

heterodoxas doctrinas. Los viajes relacionaban cada vez más los adeptos de todos los países: Nicolás Barnaud (1535-1601) nos refiere cómo, desde 1589, viajó a través de toda Europa «para buscar a los aficionados a la química (es decir, a la alquimia) y comunicarles sus ideas políticas». En cuanto al célebre Paracelso, había de

llegar a ser la gran autoridad para todos los autores rosacrucistas, que utilizaron con abundancia sus doctrinas, aludiendo más de una vez a su profecía relativa a la llegada del *Elías-artista*: «Dios permitirá —dijo— que se haga un descubrimiento de mayor importancia que debe quedar oculto hasta el advenimiento de Elías

artista... Y es la verdad, no hay nada oculto que no deba ser descubierto; por eso tras de mí vendrá un ser maravilloso, que no vive aún, y que revelará muchas cosas.» (Ese Elías artista decía el rosacruz Andreae no es un individuo, sino un ser colectivo, que no es otro más que nuestra Hermandad misma).

Los rosacruces fueron «alquimistas que mezclaban cuestiones políticas y religiosas a sus doctrinas herméticas» (F. Hoefer). Fue en Alemania, medio propicio a las ideas de Reforma, donde nació dicha Sociedad secreta, muy al final del siglo XVI, si no muy al principio del siglo siguiente: la más antigua fecha a que podamos

llegar es 1598, en la cual el alquimista Studion funda en Nurenberg una asociación d e n o m i n a d a Militia Evangélica, Crucifera especie de arquetipo de la Rosa-Cruz, y cuyas teorías se hallan reunidas en una curiosa obra, intitulada Naometría (1604), que estudia «la medida del Templo místico», utilizando

Cruz, y anunciando una «reforma general» y una «renovación de la Tierra». Observemos igualmente que se descubren todos los símbolos rosicrucistas en uno de los pentáculos del Amphitheatrum Sapientiae Aeternae (1598), de H. Khunrath. Los autores han acudido a

el símbolo de la Rosa y de la

al esoterismo veces musulmán, y asimismo a los Alumbrados españoles para dar cuenta del movimiento, pero lo esencial de la inspiración de los rosacruces parece haber sido tomado en las teorías desarrolladas por los discípulos alemanes de Paracelso, conocidas con el de Pansophia nombre («Conocimiento universal»),

aun cuando se encuentran casi todos los vestigios de las doctrinas más o menos teosóficas y místicas... La Hermandad parece haberse constituido hacia 1600, sin que puedan darse de talles precisos: el juramento de respetar el secreto absoluto respecto de la Orden parece que fue bien seguido por los afiliados hasta 1614, fecha en

la cual la Rosa-Cruz creyó conveniente manifestar su existencia al mundo. Sin embargo, parece que debe atribuirse un papel de primer plano a los alquimistas que rodeaban a Rodolfo II de Habsburgo y otros soberanos, como el conde Mauricio de Hesse-Cassel. El pastor luterano J. V. Andreae fue quien habló en nombre de la había de intrigar durante tanto tiempo al público culto de entonces (así como por lo demás, al pueblo...). Antes de abordar el desarrollo y las doctrinas de la Hermandad, es conveniente investigar el significado profundo del símbolo que ha dado su nombre a la Orden: el de la

Hermandad, cuya existencia

## «Rosa-Cruz esencial» (fig. 5).

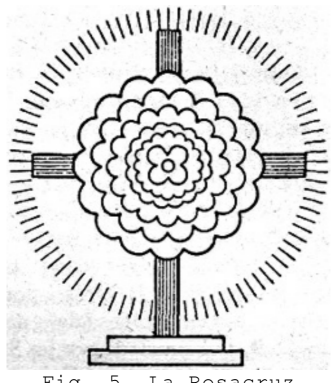


Fig. 5. La Rosacruz esencial.

símbolo formado por una rosa roja fijada en el centro de una cruz, también de color rojo, «pues ha sido salpicada por la sangre mística y divina de Cristo». Ese símbolo, enarbolado -nos dice Robert Fludd (Summum Bonum)— por los Caballeros cristianos en

tiempo de las Cruzadas, tiene

La Rosa-Cruz es el

doble significación: la Cruz representa la Sabiduría del Salvador, el Conocimiento Perfecto; la Rosa es el símbolo de la purificación, del ascetismo que destruye los deseos carnales, e igualmente el signo de la Gran Obra alquímica, es decir, la purificación de toda mácula, el acabado y la perfección del Magisterio.

Puede igualmente verse en la ella cosmogonía hermética, pues la Cruz masculino) (emblema simboliza la divina Energía creadora que ha fecundado a la matriz oscura de la primordial substancia (simbolizada por la Rosa, emblema femenino) y ha hecho pasar el universo a la existencia.

Expansión del Rosicrucianismo. E1movimiento de los Hermanos de la Rosa-Cruz alcanzó gran extensión en Alemania, donde sus adeptos más destacados fueron Andreae, Mynsicht (llamado Madathanus), Gutman y Michael Maier (1568-1622). El gran místico Jacob Boehme (1574-1624), cuyas

alusiones a la «Piedra filosofal espiritual», al Cristo, «la santa Piedra angular de la Sabiduría» (la misma expresión en el gran doctor del grupo, el inglés Robert Fludd), estuvo muy influido por esa gran mezcla de teorías teosóficas, cuya repercusión fue considerable<sup>[44]</sup>... Pero el

obras están salpicadas de

rosicrucianismo enjambró fuera de su patria de origen: así el checo Comenio, uno de los principales jefes de la secta de los Hermanos moravios, autor de varias obras teosóficas en las que exhortaba a los hombres a que construyeran «un Templo de la Sabiduría según los principios, reglas y leyes del Gran Arquitecto, el propio

Dios», marchó a Holanda, donde tuvo discípulos (Los Países Bajos eran, por lo demás, un país ideal para los adeptos, pues existía libertad de pensamiento casi completa). Francia parece haber sido poco tocada, aun cuando la Rosa-Cruz tuvo sus afiliados, como Michel Potier y el cirujano David de Planiscampy. La mayor

en Inglaterra, gracias a los esfuerzos del médico Robert Fludd (1574-1637). Fludd había viajado durante seis años por el continente (1598-1603), recorriendo Francia, Italia, España y Alemania hasta los confines de Polonia: estuvo en relaciones con Hermanos alemanes, y se hizo iniciar en los ritos y en

expansión de la Orden se vio

las doctrinas de la Fraternidad. De vuelta a Inglaterra, Fludd fundó Londres grupos que se extendieron rápidamente, y es verosímil que fuera el gran maestro de la rama británica de la organización. Hacia 1650, la Rosa-Cruz estaba poderosamente organizada en Inglaterra. Ella fue la que debía introducir en la de los *Altos Grados*, llamados «Escoceses» (véase luego, y cap. V, § I).

Francmasonería el sistema

## Los rosacruces y la Francmasonería. La Hermandad de la Rosa-Cruz

Hermandad de la Rosa-Cruz tomó impulso, a mediados del siglo XVII, en la Francmasonería: sus adeptos

hallaron refugio en los

talleres masónicos, y luego de hacerse recibir como accepted Masons, «Masones aceptados» (véase el sentido de esta expresión, cap. V, § I), utilizaron el simbolismo de las Corporaciones de constructores para propagar sus enseñanzas; eran «Masones simbólicos», trabajando en «edificar el Templo invisible e inmaterial

de Humanidad». la. Modificando e1 ritual introduciéndole sus concepciones herméticas y cabalísticas, crearon el grado d e maestro con su ritual característico de iniciación, que hace revivir al recipiendario la muerte, la «podredumbre» y resurrección de Hiram (véase cap. Sig., § II); fueron ellos,

igualmente, quienes introdujeron los Altos Grados, tan cargados de esoterismo cristiano, callados en las Constituciones de Anderson, pero que habían, de reaparecer luego, en forma más o menos alterada. Así, puede decirse sin paradoja que la francmasonería moderna ha copiado y continuado el esoterismo de

los rosacruces, tomando de ellos sus más típicos símbolos herméticos, como el pelícano, el fénix que renace de sus cenizas, el águila bicéfala, etcétera. Hubo así, durante la primera mitad del siglo XVII, una gran mezcla de ideas, un gran desarrollo de las Sociedades secretas, que se copiaban recíprocamente unas de otras. Por lo demás, es bastante difícil orientarse en ese período donde las efusiones místicas y la alquimia corrían parejas con investigaciones las científicas y los deseos de reforma social, que se traducen en el gran número d e Utopías de entonces; citemos entre otras, la Ciudad del Sol, de Atlantis, de Francis Bacon, que, escrita a partir de 1622, describe la «Casa de Salomón» donde residen los sabios, acudiendo a los

Campanella (cuyo Templo

presenta curiosas analogías

con una Logia) y la New

Los ritos de iniciación. Sería interesante estudiar los

símbolos arquitectónicos...

rosacruces, así como los diferentes grados. Los alemanes rosacruces practicaron el sistema de los «Superiores desconocidos», en el que los afiliados inferiores ignoraban la personalidad de los miembros superiores de la jerarquía. Por lo demás, esa concepción veía se

ritos de iniciación de los

por concepciones de los Hermanos, que admitían una suerte de conservación de la tradición secreta por grandes iniciados, hombres que se han librado de la dominación de los sentidos, y recorren incansablemente el mundo: los verdaderos son rosacruces, por oposición a los simples «rosacrucistas».

las

favorecida

algunas **Tenemos** alusiones a diversos ritos iniciáticos en obras como las Noces chymiques, de J. V. Andreae<sup>[45]</sup>, que constituye al mismo tiempo un tratado de alquimia: muchos intérpretes han tratado de dar una explicación de las diferentes ceremonias, representaciones y pruebas porque atraviesa durante siete días Christian

igualmente el relato de una iniciación, destinada a hacer revivir al neófito la suerte de Elías y de Enoc (que han sido raptados al Cielo) en el theologo-**Tractatus** philosophicus, de Fludd<sup>[46]</sup>. Los textos sobre esos puntos son raros y bastante reticentes. Pero hay un medio

indirecto de conocer los ritos

Rosenkreutz. Se encuentra

recurrir al estudio de los rituales que se encuentran en l o s Altos Grados de la Masonería «escocesa», grados cargados de un simbolismo hermético y cristiano muy característico. Sin embargo, es sumamente difícil reconstituir los grados originales, que en el curso

siglo XVIII sufrieron

del

iniciáticos de los Hermanos:

arreglos numerosos sucesivos. No obstante, un estudio de los símbolos y de las alegorías empleados por el ritual de esos «Altos Grados» no dejaría de ser interesante: en él se encuentran casi todas las doctrinas herméticas, tal cual fueron codificadas por los adeptos del siglo XVII. He aquí, a título ilustrativo, la

descripción, según Vuillaume, de la Jerusalén Celeste, tal cual está representada en el capítulo de los rosacruces<sup>[47]</sup>: «En el fondo (de la última habitación) hay un cuadro en el que se ve una montaña por la que corre un río, a cuya orilla crece un árbol que lleva doce clase de frutas. En la cima de la montaña se

halla un zócalo compuesto de doce piedras preciosas en doce hiladas. Encima de ese zócalo hay un cuadrilátero de oro, que lleva en cada uno de sus lados tres ángeles con los nombres de cada una de las doce tribus de Israel. En ese cuadrilátero hay una cruz, en el centro de la cual está acostado un cordero». Esta descripción (inspirada en el

San Juan) debe relacionarse con los desarrollos de Fludd en su Tractatus theologophilosophicus... Ese grado de rosacruz (del que la joya reproduce precisamente el símbolo del mismo nombre) es característico con su esoterismo cristiano y su

Cena mística<sup>[48]</sup>.

Libro XXI del Apocalipsis de

## Las doctrinas y los fines. Las ideas rosacrucistas están

fácilmente al alcance del historiador, pues los Hermanos escribieron mucho, y las grandes bibliotecas europeas poseen numerosas obras de ese

numerosas obras de ese género, de la primera mitad del siglo XVII, a menudo ilustradas con gran número

de figuras simbólicas, emblemas y diagramas de lo más interesantes El escritor más notable de la Orden fue Robert Fludd, cuyos trabajos numerosos constituyen una verdadera suma, en que se abrevaron los adeptos de la Alta Filosofía masónica de los siglos siguientes. Es muy difícil resumir,

ligeramente, la doctrina rosacrucista de filosofía religiosa tal cual está sistematizada por Fludd<sup>[49]</sup>. Es un vasto sistema teosófico, un cristianismo fuertemente esotérico influido por el Hermetismo, Cábala judía, el Neoplatonismo y la Gnosis: es un sistema compuesto, que

solo

aunque

fuera

todas las tradiciones más o secretas que menos caminaron subterráneamente durante todo el Medievo y el Renacimiento. Se encuentran desarrollados todos los temas clásicos del esoterismo (principalmente la. cosmogonía sexual, pues se atribuye el origen del universo a la unión del Fuego

ha reunido los vestigios de

macho y de la materia hembra)... Todos los seres solo son desarrollos varios del Ser único, de la Mónada, que se manifiestan en diferentes grados y están destinados a entrar en la Unidad primordial. Los Hermanos, depositarios de la antigua filosofía secreta perpetuada desde los tiempos primitivos, anuncian el

próximo retorno de la edad de oro.

El hombre, privado de la Divinidad por su rebelión,

debe reintegrarse a ella por el éxtasis; puede, debe volver a ser Dios. Traen una gnosis destinada a operar la

universal»,

religiosa y social. La Gran Obra hermética es ante todo el *Ergon*, la búsqueda interior

«Reforma

de la Piedra filosofal, la santificación del adepto, y es también el Parergon, subordinado al primero, que es la busca física de la Piedra, capaz de «santificar» la materia trasmutándola en oro puro. «El Cristo habita en el hombre: lo penetra enteramente; y cada hombre es una piedra viviente de esa roca espiritual, aplicándose

así las palabras del Salvador a la humanidad en general; así se construirá el Templo, cuyas figuras fueron la de Moisés y la de Salomón. Cuando el Templo esté consagrado, sus piedras muertas se trasformarán en vivientes, el metal impuro se trasmutará en oro fino y el hombre recobrará su estado primitivo de inocencia y de

Observemos particularmente la creencia en una continuidad de la Revelación, y conservándose la Tradición secreta por una sucesión ininterrumpida de «grandes Iniciados», que son los verdaderos rosacruces, en el sentido absoluto del

término (pues los miembros

de la Hermandad sólo son

perfección»<sup>[50]</sup>.

s i m p l e s Rosacrucistas), depositarios de la Ciencia total, poseedores de la Piedra filosofal y el arte de prolongar la vida indefinidamente, dotados de poderes sobrehumanos y desconocidos de 1a muchedumbre. Son los «Invisibles» que muchos personajes de aquellos tiempos intentaron en vano

hubo. encontrar: naturalmente, algunos hombres que pretendieron hallarse entre esos «rosacruces». (Así un médico refiere que en 1615 viajó «con un hombre de mediana estatura, aspecto común y vestido sencillamente, que hablaba de toda clase de ciencia, curaba a los enfermos gratuitamente,

declaraba que era rosacruz, conocía las virtudes de las plantas, sabía lo que los otros decían de él, hablaba lenguas muertas y extrañas; comió impunemente brionia, hizo predicciones; era un anciano monje de ochenta y un años, el tercero de la Hermandad; hablaba sin desdecirse jamás; desapareció, y no se quedaba

llevaba el traje del país,

más de dos noches seguidas en la misma localidad»). Hacia 1625 corrió el rumor de que esos «Reveladores» habían vuelto hacia su país de origen: el Oriente misterioso... Desde esa fecha, y hasta nuestros días, operó en Europa cierto número de personajes que pretendían ser «grandes

Iniciados»; los más célebres

Germain y Cagliostro, en el siglo XVIII.

La Rosa-Cruz, esa Sociedad secreta aún tan

fue ron el conde de Saint-

misteriosa, ejerció un papel mucho más importante de lo que se cree: así, Descartes, seducido por esas teorías místicas y humanitarias

durante su permanencia en

Alemania y Holanda, tuvo

amigo el matemático Faulhaber; y el famoso «Sueño» de Descartes, así como varios opúsculos de su juventud, como las Olympica, son reveladores sobré el particular<sup>[51]</sup>. Esta Sociedad se integró a la Francmasonería, que ha sido fuertemente influida por

oportunidad de afiliarse, sin

duda por mediación de su

esos adeptos (cf. el capítulo siguiente); en cuanto a las organizaciones modernas que han pretendido, o pretenden, prolongar el movimiento, no tienen nada en común con las Rosa-Cruces del siglo XVII (a ese tipo pertenecen la «Orden Cabalística de la Rosa-Cruz» de S. de Guaita, la «Rosa-Cruz católica». De Péladan, la Rosicrucian Fellowship de

## Max Heindel, otras sociedades menos conocidas).

## Capítulo 5

LA FRANCMASONERÍA

## I. Reseña histórica

De la Masonería «operativa» a la Masonería «especulativa». Los constructores, que poseían

conocimientos especiales, constituían desde la más remota antigüedad (en que se agrupaban en Colegios sacerdotales) una especie de aristocracia en medio de los demás oficios. En la Edad Media, esos constructores de las catedrales y de los palacios disfrutaban de parte las autoridades de eclesiásticas y seculares, de

privilegios numerosos exenciones (franquicias diversas, tribunales especiales), de donde el n o m b r e francmasones «alhamíes (literalmente libertos») con que se los designaba. La arquitectura constituía entonces el «Arte Real», cuyos secretos divulgaban solamente quienes se mostraban dignos

de ello, de ahí la idea de una suerte de Obra suprema: la construcción, mediante un trabajo incesante, de un Templo ideal cada vez más perfecto, inmenso, universal e infinito... Además, toda clase de pensadores en postura más o menos mala frente a la ortodoxia, principalmente alquimistas, buscaban refugio entre los

la presencia de curiosas figuras simbólicas en el frontispicio de numerosos edificios religiosos). El paso de la Masonería operativa, compuesta de gente de oficio, de 1a constructores. a

constructores (lo que explica

Francmasonería moderna, 11 a m a d a *especulativa*, se produjo en Inglaterra, gracias

importante desempeñado por los «Masones aceptados» (Accepted Masons). Gran Bretaña, como los demás países europeos, poseía cofradías de de constructores,

al papel cada vez más

«francmasones»
(freemasons), agrupaciones
ricas y poderosas, protegidas
por los soberanos, y cuyos

miembros eran admitidos en la Corporación luego de una iniciación, habían de guardar el secreto sobre esos ritos, y debían respetar cierto número de reglas designadas con el nombre de Landmarke (literalmente: «hitos de propiedad»), que contenían los artículos esenciales de la Orden, considerados como inmutables. Pero el final del

siglo XVI, período turbulento, vio una mengua muy sensible de grandes construcciones, y las corporaciones, sintiéndose en peligro, admitieron en su seno a miembros que no eran hombres de oficio: eran los «Masones aceptados», con la mayor frecuencia personajes influyentes destinados realzar el prestigio de la

Orden. A principios del siglo siguiente, esos accepted Masons eran ya bastante numerosos; pero fueron sobre todo los Rosacruces ingleses quienes desempeñaron un papel decisivo; hacia 1650, los discípulos de Robert Fludd estaban poderosamente organizados en Londres. Uno de estos, el alquimista Elías Ashmole (1617-1692), había

sido admitido en 1646 como «Masón aceptado», al mismo tiempo que su cuñado; en la Logia se vinculó con cierto número de amigos, teólogos y sabios (los hermanos Thomas y George Warton, el astrólogo Lilly, etc.), con los cuales organizó una Sociedad que tenía como finalidad «edificar la Casa de Salomón, templo ideal de las

ciencias», para la que obtuvo autorización de reunirse en el local de los Masones. Poco a poco dicha asociación de Rosa-Cruz ocupó en la Masonería un papel preponderante; esos Hermanos introdujeron sus símbolos y modificaron profundamente el ritual iniciático: los picapedreros no tenían, en suma más que

un grado, el de Compañero, puesto que los aprendices no formaban parte de la corporación y el maestro era simplemente el Compañero encargado de la dirección de un taller; en lo que había de llegar a ser la Masonry especulativa, por el contrario, había instituido una ceremonia de iniciación para el grado de Aprendiz, y

creado el grado de maestro, cuyo ritual ponía en escena el mito de Hiram, leyenda que tiene su origen en el compañerismo, pero de la cual los Rosacruces habían desarrollado el simbolismo; a los grados corporativos y a la leyenda de la construcción simbólica del Templo de Salomón, agregaron nuevos grados inspirados en las

antiguas Órdenes Caballería (de las que Escocia era la tierra de elección: de ahí el nombre de Francmasonería escocesa dado al sistema de Altos Grados), cuyo ritualismo hermético cristiano reproducía las iniciaciones de los Rosacruces. Los «Masones aceptados» llegaron a ser cada vez más

de

numerosos, pues la clase culta encontraba en la Fraternity of Freemasons, cuyos, miembros se llamaban entre sí «Hermanos», la realización de las ideas de fraternidad sentimental y sentimientos filantrópicos que eran los suyos, unida al atractivo de las ceremonias secretas, del simbolismo, de los signos de reconocimiento

y del santo y seña. Además, todos los nobles, adversarios de Cromwell y de los Puritanos, así como los católicos, acosados por las autoridades protestantes, hallaban en las Logias un refugio seguro. La Masonería era entonces hostil al poder establecido, y deseaba el retorno de la dinastía de los Estuardo; por lo demás, fue luego de la restauración (1660)...Sin embargo, después de la Segunda Revolución (1688) y el triunfo de Guillermo de Orange, se produjo un movimiento para hacer de la francmasonería una institución filantrópica,

leal al soberano reinante. Los

artesanos de esa operación

protegida por el rey Carlos II,

fueron sobre todo dos protestantes: pastores Anderson y Desaguliers, este último de origen francés. El 24 de junio de 1717, cuatro Logias de la capital inglesa fundaron una Gran Logia, encargada de unificar los reglamentos de la Masonería. Los nobles y los burgueses se hicieron recibir en cantidad, y poco a poco

los simples artesanos desaparecieron las de asambleas, donde se hallaban desorientados: 1afrancmasonería ya no era una corporación de maestros de obras, sino un Cuerpo puramente «especulativo». Los reglamentos Constituciones, redactados por Anderson, fueron publicados en 1723. Esa

Carta relataba en su primera parte la historia fabulosa de la desde la creación del mundo; la segunda daba los estatutos, análogos a los de las antiguas corporaciones de constructores, pero que abrían la Sociedad a cuantos practicaban «la religión sobre la cual todos los hombres están de acuerdo», instaban a los «Masones» a cultivar «el

amor fraternal que es el fundamento y la piedra maestra, así como el cimiento y la gloria de esa antigua Hermandad». El ritual sólo conservaba los tres grados «operativos» (Aprendiz, Compañero y maestro). Las Constituciones de Anderson fueron pronto la Carta de la mayoría de las Logias, que propagaron una

doctrina sobre todo humanitaria, deísta espiritualista, abierta a todos los cristianos, fuesen cuales fueren sus confesiones, y leal respeto del poder establecido. En cuanto a los, dejados oficialmente a un lado, los conservaron en ciertas Logias los partidarios de los Estuardo; sobreviviendo esos fines políticos después

esotérico y, a pesar de las resistencias, consiguieron, con el nombre de Francmasonería, ocupar su lugar en el sistema definitivo. La Francmasonería en

de la derrota definitiva de los

«Jacobitas», los Altos Grados

habían de reaparecer después

con todo su simbolismo

desarrollo del sistema de los Altos Grados. La Francmasonería fue introducida en Francia alrededor de 1730, y pronto alcanzó gran desarrollo; se

Francia en el siglo XVIII y el

constituyeron numerosas Logias, que pidieron la investidura a la Gran Logia de Londres. Todo estaba de parte del movimiento: la

«anglomanía» de la época, que hacía admirar cuanto llegaba del otro lado de la Mancha; el atractivo del misterio; el humanitarismo... La Masonería tuvo numerosos adeptos entre la aristocracia, y también en la burguesía, cuyas aspiraciones a la igualdad halagaba: por lo demás, la Francmasonería declaró nobles a todos los

concedió a todos sus miembros el permiso de ceñir en la Logia la espada de parada.

Pero la Masonería francesa había de atravesar

masones sin distinción, y

crisis. No se trataba tanto de un peligro «exterior» (la desconfianza de la autoridad pública, hostil a todas las

muy pronto por una grave

agrupaciones clandestinas, la condena de la Orden por el papa Clemente XII, en 1738, no impidieron que la Masonería progresara; por lo demás, el Parlamento se negó a registrar la bula papal, y la justicia real pronto renunció a perseguir a los francmasones) cuanto de una crisis interior: en efecto, aun cuando el número de adeptos

era cada vez mayor, a muchos solo les interesaban los banquetes con que las Logias clausuraban sus «tenidas», y los masones sinceros deseaban una reforma de la Orden. El discurso del caballero Michel d e Ramsay orientó a la Masonería por un nuevo derrotero. Ramsay, nacido en 1686 en Ayr (Escocia), luego

de sus estudios en la Universidad de Edimburgo, emprendió grandes viajes por el continente. Visitó Holanda, donde se relacionó con el místico Poiret, y después Francia; en Cambrai se hizo amigo de Fénelon, quien, en 1709 consiguió convertirlo al catolicismo. De regreso a Gran Bretaña, Ramsay obtuvo en 1730 el

Doctorado de la Universidad de Oxford, y luego de haber intentado en vano penetrar en la Gran Logia inglesa para introducir en ella sus proyectos de reforma, decidió volver a Francia para encontrarse con los masones de ese país. Ahí pronunció, en 1736, un discurso que había de acarrear indirectamente 1a

Grados. A decir verdad, ese discurso exaltaba, sobre todo, los fines filantrópicos de la Organización. (Se definía la Masonería: establecimiento cuyo único fin es la reunión de los espíritus y de los corazones para hacerlos mejores, y formar en la sucesión de los tiempos una nación espiritual

proliferación de los Altos

diversos deberes que exige la diferencia de los Estados, se creará un pueblo nuevo que, participando de varias naturalezas, las cimentará todas en cierto modo, por los lazos de la virtud y de la ciencia»). Pero, en la segunda parte, Ramsay desarrolló una leyenda que hacía llegar la Orden a los Cruzados; este

en la que, sin derogar los

mayor repercusión, de modo que Ramsay (que murió en 1743, en Saint-Germain, luego de editar las obras póstumas de Fénelon), «quizá considerado como el padre espiritual de los Altos Grados, aunque él no concibiera ningún grado superior a los tres grados simbólicos (Aprendiz,

fue el punto que obtuvo la

Masonería azul» (R. Le Forestier). A partir de 1740 se asistió al desarrollo de esos Altos Grados, que se sobrepusieron a los tres grados operativos. Fue la Masonería escocesa la que había de trasformar completamente el carácter de la Orden, haciéndola volver al esoterismo y al ocultismo.

Compañero, maestro) de la

Hasta la víspera de la Revolución se asistió a la institución incesante de nuevos grados, de títulos simbólicos, reproduciendo más o menos fielmente las jerarquías de los Rosacruces. Se vio una especie de generación espontánea y caótica de los grados, coincidiendo con una verdadera invasión por las

por vías misteriosas. Se pusieron a investigar el sentido oculto de los emblemas y de los ritos, a desarrollar el tema de la Palabra perdida, asimilada a veces al Nombre secreto de la Divinidad (que da al alma la idea de lo Infinito, fuente de toda existencia). El cristianismo esotérico de los

doctrinas esotéricas, traídas

tomó posesión del ritual, multiplicando en él los símbolos herméticos: el águila, el pelícano, el fénix, etc. Todos esos grados, por muy diversos que sean, se resumen, como lo observa R.

Le Forestier, en dos tipos

principales: los «Grados de

Rosacruces, que algunos

iniciados habían conservado,

mito de Hiram<sup>[52]</sup>, haciendo vivir al iniciado la venganza cumplida con los asesinos, y los «Grados caballerescos», inspirados en la leyenda relatada por Ramsay y que hacía llegar a la Masonería hasta las órdenes de Caballería. De ahí un número extraordinario de nuevos

venganza», que desarrollan el

títulos pomposos (Caballero del Templo; Gran Arquitecto de la Torre de Babel, etc.), su puesta en escena suntuosa y sus pruebas terroríficas o místicas. Mientras algunos trataban de poner orden en ese caos, organizando Ritos (o Sistemas) masónicos, tales como el Rito Escocés

Antiguo y Aceptado (1762),

grados, notables por sus

iluminismo<sup>[53]</sup>, instituyendo rituales especiales y creando sus propias jerarquías, tales Wuillermoz, como Zinnendorf, Cagliostro, Martínez de Pasqually (el maestro de Louis-Claude de Saint-Martin, llamado «el Filósofo desconocido»)... Evolución de โล Masonería. La evolución

otros se orientaban hacia el

particularmente de Masonería francesa, ha sido relatada muchas veces: en 1773 se creó el Gran Oriente, que reunió a la mayoría de las Logias de primer grado, mientras que los Altos Grados, la Masonería llamada escocesa, había de unificarse solamente en tiempos de Napoleón en un

ulterior de la Masonería,

reconocía los tres primeros grados y daba una Carta definitiva para los grados superiores, debida al conde de Grasse-Tilly. La Revolución francesa fue primeramente favorable a la Masonería, de la que copió la famosa divisa «Libertad, Igualdad, Fraternidad»; pero

la Convención envió

Supremo Consejo, que

cadalso a numerosos Hermanos... No insistiremos sobre la evolución de la Masonería durante el siglo XIX, ni sobre el violento conflicto que la ha opuesto al papado: esos puntos de historia han sido referidos a menudo.

## II. La iniciación masónica

Las Obediencias y los **Grados**. Contrariamente a lo que se cree a menudo, no hay poder central único: los Talleres o Templos forman grupos que se administran por sí mismos, y forman en cada nación una federación

dirigida por una. «Cada una

de las Grandes Logias nacionales es completamente independiente, tanto cuanto lo es el Estado frente a los Estados vecinos. Sin embargo, la Francmasonería es una, y en teoría todas las Logias particulares no forman sino una Logia ideal, así como los hombres, sea cual fuere su nacionalidad, pertenecen todos a la muchos países, hay varias Grandes Logias, que forman Obediencias diferentes. Así, Francia tiene cuatro

Obediencias:

humanidad»<sup>[54]</sup>. Además, en

1. E 1 *Gran Oriente de Francia*, administrado por un *Consejo de la Orden*, cuyos miembros son elegidos por un

anual. Un Gran Colegio de Ritos administra los «Talleres superiores» (más allá del tercer grado); 2. L a Gran Logia de Francia (Masonería escocesa, «Rito antiguo aceptado»),

administrada por un

Consejo Federal, elegido

Convento «asamblea»

por un Convento anual; al frente se halla un gran maestro. Un Consejo Supremo dirige los talleres superiores;

3. L a Gran Logia Mixta «El Derecho Humano», que inicia a los hombres y a las mujeres en un pie de igualdad, en tanto

las demás Obediencias siguen Masonería).

4. L a *Gran Logia*Nacional, única
obediencia reconocida
por la Masonería

De los múltiples sistemas

inglesa.

fieles a la letra de las

Anderson (que excluyen

a las mujeres de la

de

Constituciones

importantes en Francia: el «Rito Francés» y el «Rito Escocés Antiguo y Aceptado»<sup>[55]</sup>. Véase el cuadro de grados, según esos dos Ritos, que damos en la

página 35.

de grados, solamente dos son

| Grados | Nombre de las<br>logias             | «Rito escocés antiguo y aceptado»                           | «Rito<br>francés» |
|--------|-------------------------------------|-------------------------------------------------------------|-------------------|
| 1      | Logias azules o talleres simbólicos | Aprendiz                                                    | Aprendiz          |
| 2      |                                     | Compañero                                                   | Compañero         |
| 3      |                                     | Maestro                                                     | Maestro           |
| 4      | Logias o talleres de<br>perfección  | Maestro Secreto                                             | Elegido           |
| 5      |                                     | Maestro Perfecto                                            | Escocés           |
| 6      |                                     | Secretario íntimo                                           |                   |
| 7      |                                     | Preboste y Juez                                             |                   |
| 8      |                                     | Intendente de Edificios                                     |                   |
| 9      |                                     | Maestro elegido de los Nueve                                |                   |
| 10     |                                     | llustre elegido de los Quince                               |                   |
| 11     |                                     | Sublime caballero elegido                                   |                   |
| 12     |                                     | Gran Maestro arquitecto                                     |                   |
| 13     |                                     | Caballero de Arco Real                                      |                   |
| 14     |                                     | Gran Elegido de la Bóveda Secreta o<br>Sublime Masón        |                   |
| 15     | Capítulos o talleres rojos          | Caballero de Oriente o de la Espada                         | Caballero de      |
| 16     |                                     | Príncipe de Jerusalén                                       | Oriente           |
| 17     |                                     | Caballero de Oriente y de Occidente                         | Príncipe          |
| 18     |                                     | Caballero Rosa-Cruz                                         | Rosa-Cruz         |
| 19     | Areppagos o talleres filosóficos    | Gran Pontífice o Sublime Escocés de<br>la Jerusalén celeste |                   |
| 20     |                                     | Venerable Gran Maestro                                      |                   |
| 21     |                                     | Noaquita o Caballero prusiano                               |                   |
| 22     |                                     | Caballero Hacha Real o Príncipe del<br>Líbano               |                   |
| 23     |                                     | Jefe del Tabernáculo                                        |                   |
| 24     |                                     | Príncipe del Tabernáculo                                    |                   |
| 25     |                                     | Caballero de la Serpiente de Bronce                         |                   |
| 26     |                                     | Escocés Trinitario o Príncipe de                            |                   |
| 27     |                                     | Gracia                                                      |                   |
| 28     |                                     | Gran Comendador del Templo                                  |                   |
| 29     |                                     | Caballero del Sol                                           |                   |
| 30     |                                     | Gran Escocés de San Andrés                                  |                   |
|        |                                     | Gran Elegido Caballero Kadosh                               |                   |
| 31     | Tribunales                          | Gran Inspector Inquisidor<br>Comendador                     |                   |
| 32     | Consistorios                        | Sublime Príncipe del Real Secreto                           |                   |
| 33     | Supremo Consejo                     | Soberano Gran Inspector General                             |                   |

## por los Francmasones: estos utilizan los famosos «tres

aquí

corrientemente empleadas

He

abreviaturas<sup>[56]</sup>

H.•., Hermano.

puntos» (que representan la Delta o Triángulo divino). Así encontramos:

las

más

S.•., Hermana.

M.•.I.•.H.•.,

M.•.Q.•.H.•., Muy Querido Hermano.

Muy

Ilustre Hermano.

A.•.L.•.G.•.D.•.G.•.A

A La Gloria del Gran

Arquitecto del Universo.

O.•., Oriente.

Etcétera.

Existe

masónico, donde las letras están representadas por rayas y puntos<sup>[57]</sup>. Hay que observar también que, muy a menudo, los documentos están fechados según la *era* 

masónica, es decir, que se

un *alfabeto* 

cifra del año vulgar (para que simbólicamente el origen de la Masonería parta de la Creación del mundo según la tradición bíblica); el primer

mes es entonces marzo, pues

Aries es el primer signo del

agregan cuatro mil años a la

Zodíaco, y Piscis (febrero) el último. **La Logia**. La disposición

de la Logia, o Templo masónico, varía según los ritos y los grados. No obstante, hay reglas generales que siempre se observan: la Logia, de forma rectangular, representa el camino que lleva de Occidente a Oriente, es decir, «hacia la Luz»; la entrada está situada a Occidente, el sitial del Venerable

Oriente, el lado derecho al Mediodía, el lado izquierdo al norte. El techo del Templo, en forma de bóveda, representa el cielo estrellado: en efecto, el Templo simboliza el cosmos; por eso a los masones les está dar sus prohibido dimensiones (deben responder: «Su largo va de Occidente a Oriente, su

Mediodía, su altura del Nadir al Cénit»).

Los símbolos masónicos.

ancho del Septentrión al

La Masonería emplea muchos *símbolos*; he aquí los principales:

1. El *Triángulo equilátero* 

o «Delta luminoso», símbolo de la Divinidad: en medio se encuentra, ya sea el nombre hebreo de cuatro letras (*Tetragrama*) designando a Jehová

(fig. 6), ya sea el «ojo divino» (fig. 7).





El Triángulo está colocado a Oriente de la Logia, justo encima y un poco atrás del sitial del Venerable. Simboliza la divina *Trinidad*, en

todas sus formas: el Pasado, el Presente y el Porvenir; la Sabiduría, la Fuerza y la Belleza; la Sal, el Azufre y el Mercurio (los tres principios de la Gran Obra); los tres reinos de la Naturaleza; el Nacimiento, la Vida y la Muerte; la Luz (principio activo), las

Tinieblas (principio pasivo) y el Tiempo, que realiza el equilibrio entre los principios masculino y femenino. E l Ojo simboliza a la vez: el Sol, expresión visible de la Divinidad, del que emanan la Luz y la Vida; el Verbo Principio Logos, creador; el

existencia solo conocemos por su manifestación sensible: el Universo.

2. Las dos columnas

cuya

Arquitecto,

Jachin (J.•., pronunciase «Yaquín»)

pronunciase «Yaquín»)

y Boaz (B •••)

construidas por Hiram,

arquitecto del Templo de Salomón<sup>[58]</sup>. Esas dos columnas, roja y blanca, corresponden al Sol y a la Luna; simbolizan la oposición de los dos Principios masculino y femenino, activo pasivo, luminoso tenebroso, la lucha de las fuerzas constructivas fuerzas las

- destructivas el en universo: 3. L a Estrella Flamígera, con la letra G en el
- centro, es el símbolo de la acción benéfica; está construida según las

proporciones del Número Áureo<sup>[59]</sup>. En cuanto a la letra G, tiene

cinco

significados: Gravitación, Geometría, Gnosis. Se aplica igualmente al Gran Arquitecto (G = God) (figura 8).

Genio.

Generación,

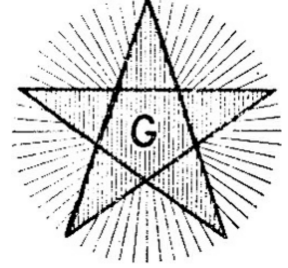


Fig. 8. La Estrella flamígera.

4. *La Escuadra y el Compás*. La Escuadra

Hombre sobre la materia y la organización del caos; el Compás es el símbolo de lo Relativo, es decir, mide el mayor dominio que puede alcanzar el genio humano. Puede observarse igualmente Compás que simboliza dos los

simboliza la acción del

principios (representados por las ramas) que surgen del punto, principio de toda manifestación cósmica (fig. 9).



Fig. 9. La escuadra y el compás.

5. E 1 Sello de Salomón (estrella de seis puntas)

blanco representa a la Divinidad, las Fuerzas de evolución, el Fuego espiritual; el Triángulo negro, opuesto complemento del primero, simboliza la involución, las fuerzas terrestres y al hombre.

(fig. 10): el Triángulo



Fig. 10. El sello de Salomón.

6. L a *Piedra bruta* y la

iniciación masónica consiste en trasformar al profano en iniciado, en «labrar la Piedra bruta en Piedra cúbica». De ahí la importancia que se concede a símbolos como el Mazo y el Cincel, la Perpendicular (plomada) y el Nivel, la Regla, la Palanca y la

Piedra cúbica: la

#### indispensables para desbastar la «Piedra bruta»[60]. 7. L a Espada flamígera:

Llana,

herramientas

simboliza la Creación, por intermedio luminoso. Verbo Representa igualmente

purificación del

iniciado por las pruebas.

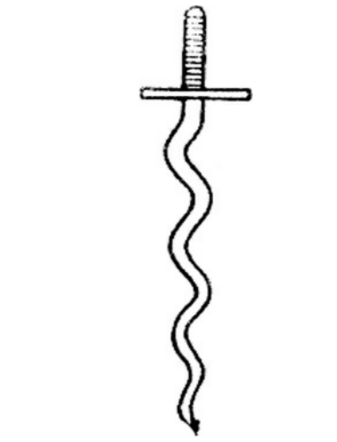


Fig. 11. La espada flamígera.

Sería fácil multiplicar los símbolos que a cada paso se encuentran en la Masonería. Sería igualmente muy interesante estudiar el profundo valor simbólico de 1 o s emblemas, de los

ademanes y de las ceremonias masónicas; pero

saldríamos de los límites de

este volumen.

En lo que se refiere a los ritos de iniciación, nos limitaremos a lo más característico, estudiando los principios básicos de la

principios básicos de la iniciación masónica, y dando alguna información sobre el ritual del aprendiz, así como sobre la leyenda de Hiram, que figura en el ritual de maestro.

### Principios de la Iniciación masónica. El fin de la Francmasonería es «el arte de construir el Templo ideal», es decir, trasformar el ser humano, «desbastar la Piedra bruta»: el profano «recibe la Luz», se hace «Aprendiz» y luego «Compañero»; la «Piedra bruta» se convierte «Piedra cúbica», que puede

ideal». La Iniciación se completa cuando el masón a «maestro», llega teóricamente al menos, pues los autores masónicos admiten muy bien que ciertos Hermanos no pueden nunca llegar a desbastar la «Piedra

«insertarse en el Templo

Los ritos iniciáticos se derivan de fuentes múltiples:

bruta»...

iniciaciones operatorias y de compañerismo, «Misterios» de la antigüedad, rituales gnósticos, alquimia, etcétera. En lo que concierne a los «Altos Grados», «todo ocurre como si --empleamos esta expresión, nos dice J. Boucher, pues se trata de una hipótesis— correspondieran a una forma particular de la tradición» (diremos del

Hermetismo cristiano de los Rosa-cruces, al que se debe, sin duda igualmente, todo lo que se orienta hacia la «Alquimia mística» en los tres primeros grados, así como la leyenda simbólica de Hiram, en la forma en que está representada en el grado de maestro [véase más adelante]).

## espiritual. Se introduce al «profano» en la *Cámara de Reflexión*, especie de cuarto pintado interiormente de negro, con una mesa, un

Reflexión» y la Alquimia

La «Cámara de

sobre la mesa hay una jarra de agua, pan, dos copas, una con azufre y la otra llena de

taburete y un escritorio;

sal; en las paredes, una serie de símbolos: una Hoz, un Reloj de arena, un Gallo, y la palabra V. I. T. R. I. O. L. El recipiendario ejecuta una «Reflexión», es decir, en el sentido etimológico del término, una reversión sobre sí mismo. El profano representa la materia prima de la Gran Obra alquímica: «La Cámara de Reflexión

alquimista, a su huevo filosófico herméticamente cerrado. El profano encuentra en ella la tumba tenebrosa en que voluntariamente debe morir a su existencia pasada.» (O. Wirth.). Renace luego de nuevo: la Cámara de Reflexión realiza como una especie de compendio de la Creación, pues la condición

corresponde al matraz del

primordial para toda generación es la ausencia total de luz solar. El candidato a la Iniciación queda sujeto a las diferentes operaciones sucesivas de la «Alquimia espiritual»; vive, como lo hace notar G. Persigout, las tres etapas principales del proceso alquímico: «Las Tinieblas se condensan» (Color negro:

fase de «putrefacción») --> «El alba blanquea» (Piedra  $blanca) \longrightarrow$ «La llama (Piedra resplandece» colorada). Por lo demás, los tres principios alquímicos están figurados en la Cámara: el Azufre, la Sal y el

el Azufre, la Sal y el Mercurio (el Gallo es un antiguo símbolo que representa al dios Mercurio). En cuanto a la palabra V. I. T. R. I. O. L., es el anagrama de la fórmula hermética: Visita Interiora Terrae Invenies Rectificando Occultum Lapidem («Visita el interior de la Tierra, por rectificación hallarás la piedra escondida»); «Es dice J. Boucher— una invitación a la busca del Ego

(del yo) profundo, que no es

el silencio y meditación». Al profano se le «despoja de sus metales», es decir, se le quita todo lo que es de naturaleza metálica (navaja, dinero, etc.), de manera que

el ser humano esté de nuevo

colocado simbólicamente en

el estado de naturaleza (el

«metal» que se le quita

sino el alma humana misma,

con todo lo que comporta de ficticio) y para no estorbar los influjos mágicos en los cuales van a colocar al recipiendario (pues los metales molestan la circulación de las corrientes magnéticas). Luego se desnuda la parte izquierda del pecho (señal de franqueza y de sinceridad) y la pierna

representa la civilización,

de humildad); se le quita el zapato izquierdo (señal de respeto) y se le pasa alrededor del cuello un nudo corredizo, que representa todo lo que aún ata al profano

derecha del candidato (señal

todo lo que aún ata al profano al mundo en que se halla.

Las tres preguntas y el juramento. El recipiendario debe contestar por escrito a

tres preguntas (¿Qué debe el hombre a Dios<sup>[61]</sup>? ¿Qué se debe el hombre a sí mismo? ¿Qué debe el hombre a los demás?), y debe «redactar su testamento». Luego se procede a la «preparación física» descrita más arriba. Después se admite al profano a las pruebas, tras haberle puesto una venda en los ojos, que se le quita cuando

«recibe la Luz». Por último, el neófito presta juramento en nombre del «Gran Arquitecto del Universo» (o invocando el *Libro de las Constituciones*); el juramento, escrito en un papel, se quema luego. De este modo se considera que

tiene influencia sobre los

cuatro elementos:

sólida) → Tierra.

Tinta (líquido) → Agua.

Pronunciación → Aire.

(materia

los

Papel

Combustión → Fuego.

En el momento en que el Neófito «recibe la Luz», está

«iniciado», todos

punta de sus espadas, con el fin de atraer hacia el nuevo adepto las fuerzas benéficas puestas en juego por los ritos.

Hermanos dirigen hacia él la

# La leyenda de Hiram. «La leyenda de Hiram, vivida por el recipiendario (en el curso de la iniciación al grado de maestro), que representa al propio Hiram

durante la ceremonia de iniciación, es un drama simbólico que hace de la Masonería actual, no una supervivencia de los Misterios de la antigüedad, sino una continuación de dichos Misterios» (J. Boucher). Esa leyenda del asesinato de Hiram, arquitecto del Templo de Salomón, tiene un origen

haber sido introducida en el ritual por los Rosacruces del s i g l o XVII. Reproduce tradiciones remotísimas, que se encuentran en casi todos los Misterios, empezando por iniciaciones las primitivas<sup>[62]</sup>. Se resume en siguiente: tres 10 compañeros, celosos de los privilegios del maestro,

muy misterioso, y parece

Hiram; el último lo mató; enterraron el cuerpo y plantaron una rama de *acacia* en la tierra recientemente movida. Gracias a esa rama los Compañeros que salieron en busca de Hiram descubrieron su cadáver. Ese mito lo vive el recipiendario, que simboliza al propio Hiram, herido por

acometieron sucesivamente a

l a *Regla*, luego por la Escuadra, y muerto por el Mazo: después de esa «triple muerte» «putrefacción» avanzada, Hiram resucita. ¿Oué drama significa ese simbólico? 1. Se el encuentra dualismo de las potencias buenas

Misterios antiguos siempre ponen en juego un hombre o un dios que perece, víctima de una potencia mala, resucita en existencia gloriosa y transfigurada. 2. Puede dársele también interpretación una

astronómica: Hiram es

pues los

malas,

símbolo utilizado por las antiguas teologías solares, representa la vegetación nueva engendrada por la resurrección del Sol. De ahí el nombre de Hijos de la Viuda con que se designan los Masones (la Naturaleza, *Isis*, ahandonada por

Osiris, el Sol; la Acacia,

bajado a su tumba): «Cuando en diciembre —escribe Ragón— el Sol invernal parece abandonar nuestros climas para ir a reinar en el hemisferio inferior y nos parece bajar a la tumba, la Naturaleza está entonces viuda de su Esposo, de quien

esposo, el Sol, que ha

recibe cada año su alegría y su fecundidad. Sus hijos están desconsolados; de modo que con toda razón los Masones, alumnos de la Naturaleza, y que, en el grado de maestro, exponen esa hermosa alegoría, se llaman los Hijos de la Viuda (o de la Naturaleza); del

reaparecer el dios se convierten en Hijos de la Luz». En La Symbolique maçonnique de J. Boucher, págs. 280-283, se encontrará un desarrollo de las interpretaciones que pueden darse a ese término. Según J. Boucher, «la Viuda está

mismo modo que al

velo negro y simboliza entonces a las Tinieblas que son... inherentes... inherentes al Espacio. Por eso los Masones son simultáneamente los Hijos de la Viuda y los Hijos de la Luz. Son Hijos del Mundo de las Tinieblas, pero en el seno de este mundo se

caracterizada por un

### de la Luz». 3. Por último, puede darse una interpretación alauímica: el mito de

manifiestan como *Hijos* 

alquímica: el mito de Hiram es una alegoría de la Gran Obra espiritual; la «Muerte» (fase de «putrefacción»)

es la etapa indispensable por la cual debe pasar la «Materia prima» para

tres compañeros libran a Hiram (el Iniciado) del plano material, del plano psíquico y del plano mental; pues esos tres planos son los del mundo profano. Hiram resucita en el plano divino: es entonces verdaderamente maestro.» (J. Boucher).

poder trascenderse. «Los

La muerte simbólica de Hiram, como la de Osiris, o la de Cristo, «anuncia, no una destrucción total del Ser, sino una renovación, una metamorfosis».

## III. Las doctrinas

«Constructivismo». El fin de la Francmasonería es el Constructivismo (O. Wirth), la «reconstrucción simbólica del Templo de Jerusalén», es decir, «la construcción de una Sociedad conforme con los principios racionales, de modo que asegure a la

Humanidad su perfecto

desarrollo» (Gr. Encycl.).

Fin de la Masonería: el

en el plan de la Naturaleza bajo las órdenes del Gran Arquitecto del Universo. «La F. M.•. —escribe Wuillermoz<sup>[63]</sup>— no tiene

Los hombres deben trabajar

sino el conocimiento del hombre y de la naturaleza; fundada sobre el Templo de Salomón, no puede ser ajena

esencialmente otra finalidad

a la ciencia del hombre, puesto que todos los sabios que han existido desde su fundación han reconocido que ese famoso Templo solo ha existido en el universo para ser el tipo universal del hombre general en sus estados pasados, presentes y futuros, y el cuadro figurado de su propia historia». Los medios empleados por la

son: «La de actos ejecución simbólicos que forman sus ritos; la enseñanza mutua y el ejemplo, la cultura intelectual, la práctica de la fraternidad y de la solidaridad» (Gr. Enc). La Francmasonería aparece así, a simple vista, como una organización filantrópica y humanitaria, cuyo fin es el

Masonería

material de la humanidad, cuyos principios son la creencia en el progreso indefinido de la humanidad, la tolerancia (cf. la definición citada por A. Lantoine: «La religión de la tolerancia»), haciendo abstracción de todas las distinciones religiosas nacionales (cf. J. Boucher: «La patria del

mejoramiento moral

Masón es la Tierra entera, y no solo el lugar donde ha nacido o la colectividad en que se ha desarrollado») y sociales: es una asociación que debe colocarse fuera y más allá de las confesiones diversas, cuyo fin es no trastornar las instituciones, sino realizar conversiones morales, de las cuales la moral universalista, por

encima de las patrias y de las razas, contiene los preceptos comunes a las diferentes religiones positivas (cf. las Constituciones de Anderson: sus miembros solo están obligados a «la religión en que todos los hombres concuerdan») formando «una alianza universal de todos los hombres de corazón que sienten la necesidad de unirse

para trabajar en común en el perfeccionamiento intelectual y moral de humanidad», según la expresión empleada por el autor anónimo en el artículo Franc-Maçonnerie de la Grande Encyclopédie. Pero, en realidad, la Masonería es algo más que una organización filantrópica internacional: es, no lo

olvidemos, una Sociedad secreta iniciática.

Fin de la Iniciación

masónica. «La Masonería abre la vía a la Iniciación — es decir, al Conocimiento— y sus símbolos dan al Masón la posibilidad de

alcanzarla»<sup>[64]</sup>. La «filosofía iniciática» de la Francmasonería se coloca por

encima y fuera de las doctrinas religiosas políticas: no impone a sus adeptos ninguna creencia, ningún sistema doctrinal determinado, pero encamina a los iniciados hacia un progreso indefinido: «El simbolismo —escribe G. Persigout— solo apunta a sugerir el trabajo interior y a estimular la orientación

personal sobre las vías del Constructivismo universal». La Gran Obra masónica es una tarea siempre en movimiento, un ideal que es menester esforzarse por alcanzar. Pero, dice J. Boucher, «el Templo nunca será terminado, y nadie puede esperarse a ver resucitar en él al auténtico y Hiram». eterno

trascendente y abstracto, a la cual el iniciado debe cooperar: «No sabréis en Masonería, sino lo que hayáis encontrado vosotros mismos». (O. Wirth).

El esoterismo masónico.

La finalidad de la Iniciación

simbolismo masónico es así

la forma sensible de una

síntesis filosófica de orden

fundamentalmente distinto de una doctrina secreta. Y sin embargo, en la literatura masónica se hallan repetidas alusiones a una tradición secreta de que la Hermandad sería la depositaria, a conocimientos misteriosos llegados de Oriente, cultivados y trasmitidos por una serie de sabios:

masónica es, pues, algo

Pitágoras, Moisés, Zoroastro, Jesús... Y si Francmasonería ha heredado ritos y símbolos de los antiguos Misterios, no es extraño comprobar en ella la presencia de un esoterismo, e especulaciones d por los desarrolladas Masones de los Altos Grados: «Se trata encontrar la Palabra perdida,

de reunir los vestigios de la Tradición primordial.» (G. Persigout). Y así Masonería se convierte en la «religión natural», de la que todas las religiones, pasadas y presentes solo son fases históricas, y que trata de volver a encontrar el Templo de la edénica Humanidad, de restablecer el reinado de la Edad de Oro: «La

Francmasonería —escribe Mazaroz—es la religión de las religiones. En efecto, todo demuestra que la Masonería contiene, en toda su pureza, los principios sociales de la religión primitiva, llamada del Paraíso terrenal». Los pensadores de la Masonería alcanzan así los

temas clásicos

del

esoterismo, cuya larga historia y permanencia a través de todas las épocas es conocida. «La unidad creadora es un todo universal macho y hembra, moreno y rubio, espíritu y materia, que no conocemos y no podemos conocer sino por sus innumerables manifestaciones de detalle, en las cuales cada uno de

actor y espectador.» (J.-P. Mazaroz). Ese es el antiguo dualismo de los dos Principios, masculino femenino: el «Padre» universal, de naturaleza ígnea, que fecunda a la «Madre», principio material (simbolizado por las dos

columnas Jachín y Boaz). El

Gran Arquitecto no es un Ser

nosotros es sucesivamente

Fuerza que rige a la materia, la Ley del Universo del que los hombres solo pueden percibir las manifestaciones sensibles; no es el dios creador del catolicismo, puesto que el «Gran Arquitecto» organiza una materia que él no ha creado, que hasta es impotente para crear. Como el Rosacruz

superior al mundo: es la

Fludd, los filósofos masónicos llegan así a la teología solar, siendo la Luz del Sol la expresión sensible de la Vida cósmica y divina: el Sol es la residencia de donde Dios anima nuestro universo. «Dios es todo, y todo es Dios». Es la Omnipotencia, la Inteligencia universal, que todo lo anima. El Universo visible, del cual

es el Principio conductor y conservador, es la Divinidad en estado de manifestación. El nacimiento del universo se explica por la acción recíproca de la Luz y de las Tinieblas. Por lo demás, los autores modernos apelan frecuentemente a la ciencia contemporánea: «La

última palabra de la Ciencia

en la actualidad —escribe

que toda materia se resuelve finalmente en fotones (partículas luminosas), que esos fotones, acumulándose en el espacio, forman las nebulosas o mundos en formación... Si la esencia íntima de la Materia es la Luz, el medio en que esta se mueve es la Tiniebla: el Espacio es Noche, la Materia

por ejemplo J. Boucher— es

sino cuando los fotones, agrupados en electrones, átomos y moléculas, forman mundos destinados a la segregación». Hay en eso una formulación moderna de la antigua doctrina del Huevo de los mundos, en el que todos los seres están contenidos en estado de

gérmenes no manifestados ...

es Día. El Tiempo no existe

En cuanto al Hombre, ocupa un lugar privilegiado en la Naturaleza: en efecto, la Divinidad está representada por el Hombre, que lleva en sí el ideal de lo Verdadero, de lo Hermoso, y del Bien, «un arquitecto que preside la construcción de su ser moral» (O. Wirth). Llevamos en nosotros un dios, principio pensante, «Sol oculto que

brilla en la morada de los Muertos», y del que emanan la razón y la inteligencia. El hombre es un dios en potencia, que puede desarrollar sus poderes de manera ilimitada... El esoterismo masónico ha ejercido gran influencia sobre cierto número de doctrinas filosóficas y religiosas. Hasta se lo

## muchas obras literarias o artísticas, por ejemplo el *Fausto* de Goethe o la *Flauta mágica* de Mozart<sup>[65]</sup>.

encuentra expresado

## GENERALIDA

SEGUNDA PARTE

## Capítulo 1 LAS SOCIEDADES SECRETAS POLÍTICAS

**Organizaciones** entre iniciáticas y agrupaciones políticas. Hicimos observar, al principio de esta obra, que es a menudo bastante difícil hacer una demarcación estricta entre Sociedades secretas «iniciáticas» y Sociedades «políticas». Por lo demás, la diferencia no está tanto en las formas

y diferencias

**Parecidos** 

exteriores (siempre hay, en toda sociedad secreta, sea cual fuere su naturaleza, un juramento, cuyos términos se reducen, en todos los casos, a poco más o menos: «Juro obediencia a la Orden, y no revelar jamás sus secretos»; además, siempre hay un ceremonial de admisión del neófito: todos sabemos que los «conspiradores» de todos

pruebas y ornamentos que se mucho. parecen exteriormente, a los de las organizaciones iniciáticas); está en cambio en los fines perseguidos por las diversas Hermandades, «supratemporales» en el caso de las Sociedades iniciáticas, «temporales» en el caso de las Sociedades políticas:

los tiempos emplearon ritos,

que cierto número de organizaciones de estatutos teóricamente suprapolíticos se han ocupado también de proyectos de reforma social, vinculados a veces estrechamente a sus fines filosóficos (cf. los «rosacruces»). Para tomar un ejemplo bastante conocido, no puede negarse que la

ahora bien, está comprobado

Francmasonería haya desempeñado un papel político importante, sin que por eso deba exagerarse dicha influencia; cierto número de polemistas han llegado hasta denunciar un vasto «complot masónico» dirigido por «los judíos» (o «el imperialismo británico», «el bolchevismo», «los trusts norteamericanos», «el

partido radical», hasta el propio Satanás<sup>[66]</sup>; casi todo se ha sostenido), apuntando a «destruir todas las religiones» y a «tomar el poder en todos los países» a asesinos gracias asalariados, autores de todos los «crímenes políticos» cometidos desde el siglo XVIII hasta nuestros días, empezando por el Terror (lo

que es falso históricamente, pues si los francmasones tomaron una parte activa en la Revolución «benigna» de los años 1879-91, luego fueron arrollados por los jacobinos: se ignora demasiado a menudo que la Convención mandó cerrar las Logias y envió a la guillotina a gran número de Hermanos, empezando por el gran

maestro, que no era otro sino el duque de Orleáns, «Felipe-Igualdad»...); sin embargo, no hay que exagerar en el otro sentido, y negar que la Masonería haya influido jamás en la evolución política de ciertos países (cf. su papel en Francia, en el voto de las leyes sobre la separación de la Iglesia y del Estado)...

De todos modos, hay un medio que permite reconocer que una sociedad más o menos secreta pertenece a una de las dos categorías distinguidas por Lantoine; ese medio es el conocimiento del valor profundo de los ritos y de los símbolos; si estos últimos tienen un sentido de orden filosófico, moral o religioso, es una contrario, no tienen ninguna significación intrínseca y figuran solo para impresionar la imaginación del neófito, se trata de una Sociedad «política» (o de una agrupación de fantasía, pues también las hay, pero entonces no es una sociedad secreta...). Según Rene Guénon, habría otro medio de

Sociedad «iniciática»; si, al

muy a menudo, imposible atribuir a los ritos ya los símbolos un autor determinado; en la segunda, el ritual es instituido generalmente por una personalidad conocida. Caracteres generales de

distinguir una Sociedad

«iniciática» de una Sociedad

«política»: en la primera es,

ensayo de clasificación. Lo que, desde el comienzo, llama la atención en las secretas Sociedades puramente políticas es su duración limitada: mientras que las Organizaciones iniciáticas tienen fines «trascendentes», algo como las religiones, las Sociedades

políticas tienen una duración

las Sociedades políticas:

bastante corta; en efecto, como muy a menudo están lejos de mantener buenas relaciones con el Estado, no pueden tener una organización complicada y locales bien instalados como las Sociedades iniciáticas, que tratan de ser reconocidas o, cuando menos, toleradas, por los poderes públicos; además, siempre tienen fines

satisfechos estos, ya no hay «Sociedad secreta», pues ya no tiene razón para ocultar su existencia (la agrupación puede también desaparecer a pesar suyo, cuando la policía consigue destruirla...). En lo que se refiere a las condiciones favorables para el nacimiento de

Sociedades secretas, hay que

vez

definidos:

anotar en primer lugar la existencia de una autoridad celosa, que no tolera ninguna crítica y obliga a la oposición a «colocarse en la clandestinidad»; pero, como observa muy justamente A. Lantoine, siempre hubo «conspiradores», hasta en los regímenes más democráticos, donde las teorías más hostiles al gobierno reinante

pueden expresarse... Por otra parte, los periodos de marasmo económico y social se señalan igualmente por el nacimiento de numerosas Sociedades secretas: así, por ejemplo, las Sociedades «justicieras» nacen, muy a menudo, cuando un gobierno débil es incapaz de mantener el orden. Habría en esto materia para gran número de

sociólogos les ha interesado bastante poco todos esos problemas relativos a la existencia de las Sociedades secretas, de las que no ha carecido ningún país del mundo, en todos los períodos de su historia. Las Sociedades secretas políticas podrían clasificarse

según los fines por ellas

investigaciones, pues a los

perseguidos; así se distinguirían: Sociedades Las «justicieras» que substituyen a la justicia legal cuando se juzga que esta flaquea. Las Sociedades con fines propiamente «políticos», que combaten, ya sea dominación extranjera, ya sea un régimen opresivo; en categoría pueden esta

incluirse las que tienen fines internacionalistas, e igualmente las que tratan de conquistar el poder provecho propio. Sociedades Las criminales, aun cuando muchos historiadores no las consideran como verdaderas «Sociedades secretas»: «A

solidaridad —escribe

pesar de

su misteriosa

Lantoine—, los gangsters y los malvados explotadores de no deben mujeres interesarnos aquí... Lejos de querer modificar el estado social, lo explotan y de él viven... A nuestro parecer, merecen solo denominación de secretas las asociaciones cuyos miembros (al menos en principio) no buscan un beneficio

personal». Sin embargo, como lo observa el mismo autor, podría decirse que las Sociedades criminales son las únicas Sociedades «secretas» en el pleno sentido del vocablo «clandestinas»: «Cada cual tiene una regla, obedece generalmente a uno o varios jefes, y prepara sus golpes con la más estrecha las que las señalan a la atención pública y sus rivalidades a la vigilancia policial».

No podemos, evidentemente, estudiar todas

discreción. Sus hazañas son

las Sociedades secretas «políticas»: haría falta un volumen entero solo para enumerarlas. Como tenemos que limitarnos a algunos

ejemplos, estudiaremos sucesivamente:

La Santa Vehme;

Los Iluminados de Baviera;

Los Carbonarios;
Las Sociedades

irlandesas;

El Ku-Klux-Klan; La Maffia; Las Sociedades

#### criminales.

### Capítulo 2

### LA SANTA VEHME

Orígenes. La Santa Vehme es

la más célebre de las Sociedades secretas de fines justicieros. Ese temido tribunal nació hacia mediados del siglo XVIII, durante el período de desorden y bandidaje que se

Westfalia instauró en después que Federico I desterró del Imperio a Enrique, el León, duque de Sajonia y de Baviera<sup>[67]</sup>; como el emperador no podía mantener el orden en todo ese territorio comprendido entre el Rin y el Weser, los bandidos y los malhechores aprovecharon para saquear el país; para poner fin a esa

Vehme, que sustituyó a las autoridades judiciales desfallecientes. En el siglo XIV, esta Sociedad secreta tenía un poderío sin limites, y llegó a contar, en su apogeo, con más de cien mil afiliados o Wissenden «los que saben», su jurisdicción fue reconocida en 1371 por el Código concedido por el

anarquía se constituyó la

emperador Carlos IV a Westfalia. Finalmente, las ordenanzas judiciales de los emperadores Maximiliano y Carlos V hicieron inútil ese procedimiento expeditivo... No obstante, aun después del siglo XVI, el temible poderío de la Vehme siguió ejerciéndose en la sombra, y esa Sociedad secreta solo desapareció definitivamente después de la invasión de Alemania por las tropas napoleónicas (1811).

Organización

### procedimiento de la Vehme. La Vehme inspiraba respeto con mezcla de temor, pues tenía numerosos adherentes, que pertenecían a todas las

clases sociales, obligados por

su juramento a ejecutar los

fallos del tribunal. Los afiliados, que disponían de signos de reconocimiento, formaban una jerarquía: los Frohnboten, encargados de aplicar las sentencias; los Freischöffen («francojueces»); los Stuhlberren («francocondes»), presidían los tribunales. Las asambleas de la Vehme se

realizaban generalmente al aire libre: las audiencias eran, ya sea públicas, ya sea, en ciertos casos, reservadas a los juramentados (heimliche Acht, «tribunal secreto»); había una ley escrita, que se mantenía secreta y que estaba prohibido comunicar a los profanos. La única pena prevista era la de muerte: la sentencia se ejecutaba juicio, colgando al reo del árbol más próximo.

A los acusados se les notificaba tres veces para que

inmediatamente después del

comparecieran, y cada vez tenían seis semanas y tres días para contestar. Si el acusado aceptaba comparecer ante el tribunal, tenía el derecho de presentar hasta treinta testigos de descargo.

sentencia de la Vehme era notificada, después de la ejecución, mediante un cuchillo clavado en el árbol en que se había colgado al criminal. Si el acusado no obedecía a ninguna de las tres citaciones, se le condenaba por contumacia y le «desterraba del Imperio»: si tres afiliados de

Si lo condenaban, la

la Vehme conseguían echarle mano, tenían el derecho de colgarlo del árbol más cercano... Se comprende fácilmente que semejante tribunal, con tan expeditivo procedimiento y con tan gran número de afiliados, inspirara un temor por lo menos tan grande como la Inquisición española; por lo demás, el recuerdo ha

# quedado muy vivo Alemania.

### Capítulo 3 LOS ILUMINADOS

### DE BAVIERA

Weishaupt. La Orden de los *Iluminados*<sup>[68]</sup> (primeramente llamados

«Perfectibilistas») fue fundada en Ingolstadt (Baviera), el 1.º de mayo de 1776, por, un joven de

Universidad de dicha ciudad. Weishaupt tenía ideas de reforma social sumamente «avanzadas» y fundó dicha Orden con el fin de hacerlas triunfar. Consiguió que entraran en su Sociedad numerosos

francmasones, que habían

roto con la regla que prohibía

veintiocho años que enseñaba

derecho canónico en la

las discusiones religiosas o políticas en las Logias: en su apogeo, la Orden contaba, en 1783, con seiscientos miembros, solo en Baviera, y cierto número de afiliados en toda Europa. Pero el éxito había de ser de corta duración... ¿Cuáles eran la organización y los fines de esa Sociedad secreta paramasónica?

## Los grados. Los grados formaban una jerarquía de tres series sucesivas, debida a Weishaupt y a sus amigos:

- Almáciga
   «preparatorio»
  - 2. «novicio»
  - 3 «minerval»
  - 4. «Illuminatus minor»
  - 2. Masonería

```
«Simbólica»
         1. «aprendiz»
         2. «compañero»
         3. «maestro»
       «Escocesa»
         1 «Illuminatus
            major»
         2 «Illuminatus
            dirigens»
3 Misterios
```

«Menores»

1. «sacerdote»

1. «mago» 2. «rey» Los fines reales de la Orden eran desvelados poco a poco, a medida que el adepto ascendía en la jerarquía:

2. «regente»

«Mayores»

1. E 1 *Illuminatus minor* prestaba un juramento

sus superiores. Se le enseñaba que el fin de la Sociedad era hacer de toda la humanidad un solo cuerpo, gobernado por los superiores.

de obediencia absoluta a

por los superiores.

2. E l *Illuminatus dirigens*prometía «luchar contra
la superstición, la

maledicencia v

despotismo», y hacerse

el

- el campeón «de la virtud, de la sabiduría y de la libertad».

  3. En el grado de
- sacerdote, se ponía al candidato aún más al corriente de las doctrinas de la Orden:

«En él se decía que el mejor medio para verse libre de dirigentes importunos eran

apuntara a apoderarse de todos los poderes del Estado. Príncipes sacerdotes debían ser exterminados. E1patriotismo habría de ceder el lugar cosmopolitismo...»<sup>[69]</sup>. 4. En el grado de *mago*, se

proceder

operación

mediante la

de

sociedad secreta que

materialista: «Dios y el mundo no son más que uno —decía Weishaupt —; todas las religiones son igualmente sin fundamento, puros

predicaba el *panteísmo* 

artificios inventados por ambiciosos».5. En fin, el grado más elevado (rey) enseñaba al adepto que *todos los* 

individuos tenían iguales derechos, que el hombre debía ser su propio soberano «como en el estado patriarcal, y que las naciones habían de ser llevadas a este estado por todas las vías que a ello pueden conducir, es decir, por medio pacíficos, si es posible; si no, por la fuerza, pues toda subordinación debía desaparecer de la superficie de la tierra».

Los Iluminados se

Los Iluminados se designaban con *seudónimos* antiguos: «Espartaco» (Weishaupt), «Filón» (el

(Weishaupt), «Filón» (el barón von Knigge), «Catón» (el juez Zwackh), etcétera;

en

su

además,

correspondencia designaban a Baviera «Grecia», a Munich «Atenas», etcétera.

Fin último perseguido por los Iluminados. El fin último de los Iluminados era nada menos, al fin y al cabo,

sentido filosófico del término: «He propuesto decía Weishaupt— una

que la Anarquía, en el

explicación Francmasonería, ventajosa desde todos los puntos de vista, por cuanto se dirige a los Cristianos de todas las confesiones, los libra gradualmente de todos los prejuicios religiosos, cultiva y reanima las virtudes de sociedad por una perspectiva d e felicidad universal, completa y rápidamente

de

1a

donde florecerán la *libertad* y la igualdad, un Estado libre de los obstáculos que la jerarquía, la clase, la riqueza, arrojan continuamente a nuestro paso... No tardará en llegar el momento en que los hombres serán dichosos y libres»<sup>[70]</sup>. (El subrayado es

nuestro). Anotemos al pasar,

realizable, en un Estado

atribuido a Francmasonería propiamente dicha los propósitos de los Iluminados, que, al contrario, trataban de confiscar la institución en provecho propio; así, B. Fabre<sup>[71]</sup> escribe, para caracterizar la finalidad de los Masones: «Nada de autoridad, así pues, nada de gobierno; nada de

que ciertos historiadores han

nada de sociedad; no más nacionalidades; no más fronteras; no más patrias».

Disolución de la Orden.

leyes, de modo que nada de

legislador; nada de familia;

Los progresos de la Orden fueron muy grandes después

de la adhesión, en 1782, de un Francmasón ilustre, el barón *von Knigge*, que fue jefe del «círculo» de Westfalia; pero Knigge se cansó pronto de los modales autoritarios de Weishaupt, y en compensación este lo acusó de «fanatismo» y de «mojigatería», diciendo que había dejado una parte demasiado grande al elemento religioso en el ritual (principalmente por el «Festín de amor», celebrado Illuminatus dirigens, en el curso del cual «J. de N.» [es decir, Jesús de Nazaret] era invocado como fundador de la Orden); por último, «Filón» se retiró de la Sociedad, que, en ese momento, estaba seriamente amenazada; ya en 1787 el Elector de Baviera había ordenado una investigación

con motivo del grado de

designios revolucionarios comenzaban a conocerse; después de la defección de Knigge, cuatro afiliados, alarmados, se asustaron, y fueron a revelar todo Elector, declarando «que la Orden abjuraba el cristianismo..., que se entregaba a placeres epicúreos, justificaba

Orden cuyos

sobre esa

suicidio, repudiaba patriotismo y la lealtad como prejuicios de espíritus estrechos, condenaba la propiedad privada, permitía que se hiciera el mal cuando de él había de salir un bien, y en fin, colocaba los intereses de la Orden por encima de toda otra consideración»<sup>[72]</sup>. En 1785 quedó disuelta la Sociedad: Weishaupt fue

el

destituido de su cátedra y expulsado de Baviera, así como otros tres altos dignatarios... La influencia ulterior de los Iluminados de Baviera en la Revolución francesa es todavía del dominio de las conjeturas: se ha pretendido que Mirabeau y el duque de Orleáns (el futuro «Felipe-

Igualdad») habían estado

afiliados al movimiento; pero faltan las pruebas decisivas.

## Capítulo 4

## LOS CARBONARIOS

**Origenes**. Los Carbonarios

dieron mucho que hablar en el siglo pasado, y muchas novelas los han traído a escena. Si confabulaciones son bien conocidas, estamos mucho menos informados sobre sus

origenes: parece que el antepasado del carbonarismo una sociedad fue completamente inofensiva: los Leñadores o Carboneros. Era una especie de compañonaje, que agrupaba, como su nombre lo indica, a los leñadores y otros trabajadores de los bosques, pero que admitía en su seno a hombres de todas las clases

de la sociedad. Esta «Masonería forestal», cuyos lugares de reunión, o talleres, eran de preferencia al aire libre, daba lugar a ritos de iniciación, a signos y santo y seña, etc. Esa Sociedad cultivaba la beneficencia mutua, y también la diversión, la tranca alegría. ¿Cómo se pasó de esa inocente corporación a los

Carbonarios, italianos o franceses, que tanto dieron que hacer a la policía de la Restauración? La filiación sigue siendo bastante misteriosa, aun cuando parece posible señalar un papel al coronel Oudet (amigo del célebre general Mallet), fundador de una Sociedad secreta antinapoleónica, los

Oudet, para propagar sus doctrinas, parece que se apoyó en los Carboneros del Jura, a quienes se supone hallarse en los orígenes de los. Carbonarios italianos. Las relaciones entre la francmasonería y Carbonarios permanecen también bastante misteriosas.

u *Olímpicos*;

Filadelfos

italianos. La Sociedad de los Carbonarios fue introducida en el sur de Italia hacia el

**Carbonarios** 

Los

como rey de Nápoles, y sin duda por franceses, que al parecer la organizaron sobre el modelo de la Hermandad de los *Carboneros*, o «Buen primazgo», del Jura. El

final del reinado de Murat

desarrollo de los Carbonarios italianos como potencia política fue obra de un protegido de Murat, el ministro de la policía Maghella; este, adversario de consiguió Napoleón, persuadir a Murat de que se uniera a los aliados en 1814. El ideal de Maghella era lograr la independencia de Italia, bajo una monarquía

constitucional; con ese fin se sirvió de los Carbonarios, que le parecían un instrumento muy útil contra el poder absoluto, ya viniese de Napoleón o de los Borbones, lo que ocurrió cuando los antiguos soberanos volvieron a ser dueños del Reino. La sociedad vio aumentar su poderío con extraordinaria

rapidez: «En ciertas ciudades de Calabria y de los Abruzos -observa J. Heron Lepper -, toda la población masculina estaba iniciada». Los Carbonarios llegaron a formar un verdadero Estado en el Estado, reclutando adeptos en todas las clases dé la sociedad, dando instrucción militar a sus miembros y hasta juzgando

las faltas de los afiliados por un tribunal secreto, no permitiéndose la apelación al Derecho común sin autorización de ese tribunal. Cuando regresó a Nápoles el rey Fernando, el ministro de policía de este, Canosa, emprendió encarnizada lucha contra esos Carbonarios, llegando hasta fundar una sociedad rival, los Calderari,

cuyos miembros cometieron tales excesos que fueron suprimidos en 1816 por decreto real. Mientras tanto, los Carbonarios se hacían cada vez más poderosos, y en Calabria y los Abruzos nacía cierto número de Sociedades cuyos miembros, organizados militarmente, cometían gran número de crímenes políticos; el soberano acudió

a un general inglés para combatirlos. sociedades, más moderadas, surgían en los diversos Estados de la Italia meridional y septentrional, cuyo fin común era la lucha contra el poder absoluto, unido al deseo de expulsar a los austriacos del norte del país... La historia de los Carbonarios italianos, y de las múltiples agrupaciones nacidas de ese tronco común, es muy compleja, y no podemos entrar en los detalles. Anotemos solo que la causa de la independencia fue derrotada por las tropas austriacas, que invadieron el reino de Nápoles restablecieron e1 absolutismo, así como en el Piamonte... No obstante, el

movimiento no se extinguió, y el Carbonarismo no dejaría de multiplicar, en el correr del siglo XIX, las tentativas para hacer triunfar sus designios. Después de 1821, numerosos Carbonarios se refugiaron en el extranjero, donde organizaron Logias,

mientras que en toda Italia

surgía toda clase de

bajo nombres diversos; después del levantamiento de 1831, Austria restableció de nuevo su dominación en Italia. Luego, la dirección del movimiento revolucionario pasó a manos distintas de las de los conspiradores primitivos: en abril de 1834, un grupo de refugiados

sociedades revolucionarias,

políticos de diversas naciones, reunidos en Berna, se entendieron para fundar una sociedad revolucionaria, internacional y secreta: la Joven Europa. Era obra de Mazzini, que más tarde se ocupó más particularmente de la filial italiana, la Giovine Italia. Sabido es cómo la actividad de todas esas sociedades secretas

formación de la unidad italiana y en la lucha contra la dominación austriaca: no desarrollaremos ese capítulo de la historia europea, de que tratan todos los manuales, y lo conocemos bastante; sabemos, por ejemplo, que Luís Napoleón Bonaparte (el futuro Napoleón III) estuvo afiliado a una rama de los

tomó gran parte en la

Carbonarios, y que, por lo demás, siguió fiel a su juramento de contribuir a la liberación de Italia...

## Los Carbonarios franceses. El Carbonarismo tuvo una evolución

totalmente curiosa; hemos visto, en efecto, que esa Sociedad nació de una antigua corporación de

los Carboneros, y que, importada a Italia, llegó a ser temible potencia política que solo los ejércitos austriacos pudieron momentáneamente reducir; en 1820, esos Carbonarios fueron introducidos en Francia por dos jóvenes franceses iniciados en Nápoles y que,

filantropía y ayuda mutua,

habiendo iniciado a cinco amigos, formaron entre los siete una Gran Logia que pronto enjambró por toda Francia: Los procedimientos adoptados por la Gran Logia de Francia<sup>[73]</sup> para crecer en número y en influencia estaban calculados sabiamente para asegurar a un tiempo el secreto y la seguridad. El mayor cuidado

los nuevos reclutas, y solo eran miembros admitidos luego de minuciosa investigación de sus antecedentes. Las reuniones se llevaban a cabo de noche y en lugares solitarios. Todas las órdenes se trasmitían verbalmente. En público, los miembros se comunicaban entre sí con

presidía la elección de los

En el momento de su iniciación el candidato juraba, sobre un puñal, odio a todas las monarquías. «Cuando se creaba una nueva logia<sup>[74]</sup>, dos

señas en caso de necesidad.

nueva logia<sup>[74]</sup>, dos miembros de la Gran Logia iniciaban al primer miembro y lo nombraban presidente. Ellos quedaban como

vicepresidente y censor; pero

aun el nuevo presidente ignoraba la jerarquía de aquéllos en la Gran Logia, con la cual el vicepresidente hacía el enlace, mientras que el censor fiscalizaba la administración interior de la logia. Para reducir el riesgo de traición, el número de miembros de una logia quedaba limitado a veinte, y prohibía toda se

subordinadas». En 1822 había alrededor de sesenta mil Carbonarios en Francia, reclutados principalmente entre militares, estudiantes y obreros. El fin principal de la organización era derribar por la fuerza a la monarquía, y cada afiliado debía poseer un fusil y veinte cartuchos. El cargo de gran maestro fue

comunicación entre logias

aceptó, al mismo tiempo que los otros principales jefes del partido liberal (Manuel, d'Argenson, etc.) se adherían al movimiento. A pesar de su organización centralizada, la sociedad no

ofrecido a La Fayette, que

centralizada, la sociedad no pudo derribar el poder establecido tan pronto como esperaba. El 29 de diciembre

de 1821 era la fecha fijada para la sublevación general, que había de partir de Belfort, y la proclamación de la República; pero La Fayette llegó demasiado tarde a la cita fijada, y fue un fracaso completo. Mientras tanto, la policía real había olido la vasta conspiración que se preparaba, y algunas tentativas infructuosas en

Marsella, Lyon, Saumur, La Rochelle, solo tuvieron el efecto de precipitar las medidas de represión violenta (episodio de los «Cuatro sargentos de La Rochelle», que fueron decapitados en París, después de un proceso ruidoso). Además, en la sociedad faltaba unión, los afiliados de las provincias estaban

descontentos de obedecer a jefes de quienes ni siquiera sabían los nombres. Sin embargo, los Carbonarios siguieron franceses completando contra la Restauración hasta 1830 y sus afiliados se fundieron luego en las sociedades revolucionarias hostiles a Luís Felipe, cuyos miembros fueron los artesanos de la República de 1848.

ierarquía

Organización

| jerar quia                    |                 | ac    |        | 105  |
|-------------------------------|-----------------|-------|--------|------|
| Carbonarios.                  |                 | Desde |        | su   |
| fundación                     | en              | 18    | 14,    | los  |
| Carbonarios                   |                 |       | italia | nos  |
| adoptaron u                   | ına             | orga  | anizac | ción |
| calcada a un tiempo sobre las |                 |       |        |      |
| costumbres                    | de              | los   | antig  | uos  |
| «Carboneros                   | <b>&gt;&gt;</b> | del   | Jura   | y    |
| sobre la                      | Mas             | sone  | ría.   | Los  |

de

estaban divididos Aprendices y Maestros. «Según el ritual de la orden, una Logia o Venta carbonaria debía estar en un lugar revestido de madera y embaldosado. En una de las extremidades había un tronco sin labrar, sitial del maestro, sobre el que se colocaban diversos objetos —un trozo

afiliados o «Buenos Primos»

de tela, agua, sal, un crucifijo, hojas de árboles—, varas, fuego, tierra, una corona de espino blanco, un ovillo de hilo, y para completar esos emblemas, tres cintas, una azul, una roja y una negra. En la pared, detrás del maestro, figuraba un triángulo irradiado, con las iniciales de la palabra reservada al grado de

maestro. A la izquierda, un triángulo con las armas de la "venta". A la derecha, dos triángulos con las iniciales de las palabras sagradas de los Aprendices»<sup>[75]</sup>. Una Gran Logia o Alta Venta (Alta Vendita) estaba en Nápoles, y servía a la vez de Consejo Supremo y de Corte de apelación; dictaba las leyes y los reglamentos de la Orden,

y llevaba dos registros: el «Libro de Oro», que contenía los estatutos de la sociedad; el «Libro negro», que contenía la lista de los candidatos no aceptados y de los miembros expulsados por una u otra razón. El ritual de iniciación era de inspiración netamente religiosa: «En el grado de Aprendiz, el candidato tenía los ojos

hacha de guardar los secretos de la Sociedad, y socorrer a sus Buenos Primos en tiempos de aprieto. En el grado de maestro, el oficiante recibía el nombre de Pilatos, y sus dos asistentes, los de Caifas y Herodes. Se le vendaban de nuevo los ojos al candidato que, en el curso de la ceremonia, representaba

vendados y juraba sobre el

el papel de Jesús»<sup>[76]</sup>. Según ciertos autores, había dos o tres grados superiores; el ceremonial de uno de estos particularmente era desarrollado: el candidato estaba atado a una cruz, y unos afiliados, disfrazados de soldados austriacos, hacían una descarga general de sus fusiles, cargados solo con pólvora. La existencia de crecientes de la represión, los Carbonarios, acosados por la policía, debieron reducir al mínimo el ritual de iniciación; *Mazzini* relata así

esos grados sigue siendo

Con los progresos

conjetural.

muy joven, fue iniciado por cierto Doria:

«Me hizo saber que las

de qué modo, cuando era

la prudencia requerida para alcanzar el fin hacían imposible asambleas aun poco numerosas, por lo que me ahorrarían ciertas pruebas, ritos y ceremonias. Me interrogó sobre mi firme propósito de acción y de obediencia a las que podrían instrucciones dárseme, y también de

persecuciones del Gobierno y

Orden lo exigiera. Luego, tras ponerme de rodillas, sacando un puñal de la vaina, recitó la fórmula del juramento prestado por los iniciados de la jerarquía inferior, y me la hizo repetir después. Me comunicó dos o tres signos que me permitirían reconocer a mis hermanos, y me despidió».

sacrificio si el bien de la

## franceses reformaron el ritual, despojándolo del elemento religioso, que predominaba en la organización italiana<sup>[77]</sup>.

Los

Carbonarios

## Capítulo 5 LAS SOCIEDADES SECRETAS IRLANDESAS

Desde que Enrique VIII trató de asentar definitivamente la dominación inglesa sobre Irlanda, esta siempre multiplicó las tentativas para

en la época isabelina ya había elementos irreductibles, rebeldes, a quienes se llamaba Wood Kerne, que multiplicaban las actividades de guerrilla contra las autoridades inglesas. Pero no eran realmente sociedades secretas, en el sentido pleno del término. Solo a fines del s i g l o XVIII se fundaron

recobrar su independencia:

dichas agrupaciones, de las cuales vamos a citar las principales hasta ahora.

Los «Irlandeses

Unidos». La Sociedad de los «Irlandeses Unidos» (United

*Irishmen*) fue creada en Belfast (Irlanda del Norte) en 1781. Su finalidad era

sacudir la dominación de Gran Bretaña, con ayuda de

católicos, que permanecían «jacobitas» fervientes (es decir, partidarios de la dinastía Estuardo, depuesta en 1688), miraban a Francia con simpatía, desde que Luís XIV sostuvo la causa del «Pretendiente». Los United Irishmen fueron influidos por la Guerra de la Independencia de los Estados

Francia: los Irlandeses

Unidos, y luego por la ideología de la Revolución francesa, como lo demuestra el «catecismo» siguiente, que el iniciado había de aprender de memoria: P. ¿Es Vd. derecho? R. Lo soy. P. ¿Derecho como qué? R. Como un junco. P. ¿Seguimos, pues? R. En verdad, en lealtad,

P. ¿Qué tiene Vd. en la mano?
R. Una rama verde.
P. ¿Dónde ha brotado?

en unidad, en libertad.

- R. En América.
  P. ¿Dónde ha florecido?
- R. En Francia.
  P. ¿Dónde la plantará Vd?

R. En la corona de Gran Bretaña.

envió a un delegado, Lord Edward Fitz-Gerald, para que tratara con el Directorio francés. Se organizó una flota para transportar un ejército mandado por el general Hoche; pero una tempestad hizo desviar los barcos, y obligó a la expedición a desembarcar en un punto de

En 1796, la asociación

esperaban: los franceses tuvieron que volver a embarcarse, y los cien mil hombres reunidos en el Ulster por los irlandeses debieron dispersarse sin haber podido combatir. El «Sinn Fein». En el siglo XIX los irlandeses

trataron primero de conseguir

la costa donde no la

legales. Pero, cansados de la lentitud del gobierno inglés, cierto número de irlandeses decidieron pasar a la acción directa: a fines del siglo XIX se constituyó la Sociedad secreta conocida con el de Sinn fein nombre (expresión gaélica que significa «Nosotros solos»). Los atentados contra las

su autonomía por medios

autoridades británicas multiplicaron; pronto se produjeron levantamientos armados (de los cuales el más importante ocurrió en 1916) destinados a conquistar la independencia de la isla. No insistiremos sobre la acción de los Sinn Feiners que ha sido a menudo relatada<sup>[78]</sup> y hasta ha proporcionado temas a cierto

se

que cediera; es sabido cómo la acción de los insurrectos terminó, después del levantamiento de 1921, por obtener la creación del Estado Libre de Irlanda<sup>[79]</sup>.

La cuestión del Ulster y

el «I. R. A.». La cuestión del

número de novelas... Los

irlandeses acabaron por

obligar al gobierno inglés a

Ulster, es decir de Manía del Norte, poblado en su mayoría (56%) por protestantes, descendientes de los colonos ingleses establecidos en la isla en tiempos de Cromwell, constituyó siempre un punto negro en las relaciones entre Irlanda e Inglaterra; a principios del siglo XIX, dos sociedades secretas llevaban una lucha encarnizada, a

veces sangrienta: los Ribbonmen (literalmente «los hombres de la cinta») católicos, y la Sociedad orangista, protestante y leal a la corona de Inglaterra. En nuestros días, a pesar del privilegiado estatuto concedido al Estado libre de Irlanda, siempre existe animadversión entre Inglaterra y el Eire, a causa

de la cuestión del Ulster; una Sociedad secreta, el «Ejército republicano Irlandés» (Irish Republican Army) o «I. R. A.», quiere que Irlanda sea una. Con ese fin no ha dejado de perpetrar una serie de sabotajes, y hasta atentados a veces, en toda la parte norte de la isla; el gobierno irlandés, también partidario de la unión, condena esas



## Capítulo 6

## EL KU-KLUX-KLAN

Origen y fundación. Después de la Guerra de Secesión, la derrota de los estados del sur acarreó una situación bastante desagradable para los blancos de esa región: los esclavos, al

ser manumitidos y, por lo

mismo, provistos de los derechos electorales, tenían la mayoría política en esos Estados, y de ese modo disponían de un inmenso poder frente a sus antiguos amos. Estos, juzgando que dicha situación no podía durar, decidieron obrar; así un grupo de oficiales del ejército confederal fundó, en Nashville (Tennessee), la

Sociedad secreta conocida con el nombre de Ku-Klux-Klan (por lo general se considera ese nombre raro como una onomatopeya, imitando el ruido que el tirador producía al armar un fusil de viejo modelo). El Klan, o «Imperio invisible del sur», alcanzó pronto gran extensión, multiplicando las logias, llamadas «antros»

Los iniciados (dens). prestaban juramento disponían de signos de reconocimiento trasmitidos oralmente; los ritos de iniciación y las reuniones se distinguían por un aparato de capuchas y otros adornos extraños. Al principio, la actividad del Klan se limitó a intimidar a los negros, que son muy

sensibles cuanto tiene apariencia sobrenatural, mediante expediciones nocturnas a caballo, con atavíos fantásticos, al resplandor de las antorchas, por medio de ceremonias fantasmagóricas proclamaciones sonoras destinadas a aterrorizar a los antiguos esclavos. Pero los miembros del

cometieron pronto toda clase de exacciones: embadurnaban con alquitrán, emplumaban, organizaban expediciones punitivas cada vez más feroces (señores del sur, con uniforme del Klan, patrullaban los caminos, azotando a correazos a todos los negros que encontraban después de cierta hora arbitrariamente fijada),

linchaban a los ne gros que querían ejercer sus derechos electorales... El gobierno federal acabó por in quietarse y votó una ley disolviendo la asociación (1871). Sin embargo, la evolución de las circunstancias fue la que sobre todo acarreó el fin de la sociedad: «El espíritu de venganza y de represión había dejado de animar al

habían sido retiradas de los Estados del sur. Esos mediante Estados. "triquiñuelas" electorales. habían conseguido desposeer a los negros de sus franquicias y los blancos reconquistaron su antigua preponderancia económica, social y política. Cada vez parecía menos necesario un

Norte; las tropas federales

instrumento de coerción tal como el Klan, y finalmente fue disuelto por su propio jefe, el general Forest»<sup>[80]</sup>.

## La resurrección del Klan. El Klan había de resucitar, sin embargo, gracias a la primera guerra mundial; en efecto, los

soldados de color, vueltos a

América después de

experimentar el desdén a las diferencias raciales practicado por las naciones europeas, estaban poco dispuestos a seguir soportando la condición inferior en que los blancos querían mantenerlos (en ciertos estados del sur, los negros son tres veces más numerosos que los blancos, y están casi privados de tenían reparo en expresar públicamente sus ideas. A decir verdad, el Ku-Klux-Klan no había esperado la entrada de los Estados

derechos electorales), y no

Unidos en la guerra para renacer; en 1916, treinta y cuatro hombres, dirigidos por un antiguo pastor metodista, W. J. Simmons, plantaron una «cruz de fuego» sobre la Atlanta (Georgia) У, ataviados con batas blancas y capuchas, juraron restaurar el Klan. Este último hasta solicitó su estatuto legal, y lo obtuvo en seguida, de la Suprema Corte del Estado de Georgia. El fin confesado de la asociación era «inculcar al hombre los principios sagrados de la caballería,

que domina

a

montaña

desarrollar el carácter, proteger el hogar y la castidad de la mujer, sostener el patriotismo y mantener la supremacía blanca». Sobre todo después del conflicto, cuando los blancos, inquietos por el estado de ánimo de los antiguos combatientes negros, quisieron mantener su amenazada supremacía, el Klan tomó una extensión

extraordinaria en gran número de Estados, tanto más cuanto que sus fines reales agregaban al racismo anti-negro una serie de proyectos acariciados por respetable número de norteamericanos: luchar contra los judíos, considerados como acaparadores de todo el comercio; oponerse a los

catolicismo sobre el viejo espíritu protestante; prohibir la entrada en los Estados Unidos a todos los inmigrantes oriundos de los países latinos... «Ese programa, que especulaba con los prejuicios populares, estaba —observa A. Lantoine — hábilmente concebido; tal o cual norte americano, que

progresos realizados por el

no hubiera adoptado una parte de ese programa, pero a quien encantaba otro artículo, por su adhesión sostenía y justificaba el conjunto». Los miembros del Klan aumentaron con prodigiosa velocidad y las afiliaciones alcanzaron varios centenares por día; naturalmente, la existencia de un ritual de iniciación, con capuchas, y

el neófito prestaba, no podía dejar de ser favorablemente acogida por esos «niños grandes» que son los norteamericanos (Norteamérica es, según la expresión de C. W. Ferguson, el país de los «cincuenta millones de Hermanos»; por lo demás, hay una curiosa alianza entre el gusto por los

de un juramento solemne que

rituales sustraídos a las miradas de los profanos y el amor a las paradas en oropeles multicolores en esa nación, donde las asociaciones de estudiantes quieren parecer Sociedades secretas, mientras que los Francmasones desfilan por las calles luciendo todas sus insignias y adornos simbólicos...).

Desgraciadamente, 1a actividad del Klan limitaba a inocentes paradas y amenazas verbales: en noviembre de 1922 el número de atentados (embadurnamiento alquitrán y emplumado, flagelaciones, linchamiento de negros y judíos, mutilaciones, quemaduras con ácidos, etc.) cometidos

por el Klan o por orden suya, perpetrados en el curso de un año sólo en el Estado de Texas, superaba los quinientos, según un informe oficial dirigido al Senado. El Ku-Klux-Klan, cuyos afiliados se estimaban en alrededor de un millón (dic. de 1922), pronto se creyó bastante fuerte como para desafiar a los poderes

públicos: pocas semanas después de una orden dada a la policía, por el alcalde de Nueva York, de expulsar del Estado a todos los miembros del Klan, un Klansman, vestido con su traje y sus insignias, hizo interrumpir el servicio religioso en una iglesia para leer una proclama contra los católicos, los judíos y los

negros. El Klan hasta llegó a anunciar, por medio de su «Gigante imperial» Clarke, que preparaba la invasión del Continente para «unir a todas las razas blancas en una cruzada contra las razas de color y tocar a rebato contra los católicos». Pero la caída de la Sociedad secreta estaba próxima; luego de un

atentado particularmente odioso cometido en Luisiana por miembros del Klan, y que permaneció impune a pesar de las órdenes del gobernador y una investigación federal, muchos diarios redoblaron sus ataques contra las violencias cometidas por el invisible»; «Imperio replicando a esa campaña, el Klan declaró que estaba decidido a «defender su honor ante los tribunales». La publicidad había de ser fatal a la Orden; en efecto, disensiones estallaron íntimas en el seno del Klan, donde el «Brujo Imperial» Simmons fue remplazado por un tal Evans; Simmons quiso pedir a la Suprema Corte de Georgia la recuperación de su título, y se entabló un

se revelaron al público malversaciones de toda clase: corrupción de funcionarios, desfalco de fondos que alcanzaban a un millón de dólares, amplios emolumentos sacados de las cajas del Klan por sus jefes... La opinión pública, ya hostil Klan —a causa principalmente de la ley

proceso en el curso del cual

alcohólicas, que la sociedad había sostenido con todas sus fuerzas— pronunció su condena, y el número de disminuyó adherentes considerablemente. Después de 1930 el Ku-Klux-Klan dio menos que hablar; pero conoció una segunda resurrección en 1945, y «obró» de nuevo entre los

prohibiendo las bebidas

de todos modos, su influencia declina, y las autoridades federales están decididas a luchar firmemente contra la segregación racial.

negros de los estados del sur;

## Capítulo 7 LA MAFFIA

Esta Sociedad secreta siciliana, cuyo nombre se ha hecho proverbial, nació a principios del siglo XIX, cuando la Corte de Nápoles,

expulsada por los ejércitos napoleónicos, buscó un refugio en Sicilia, bajo la

protección de la flota inglesa de Nelson; la isla estaba entonces infestada de bandoleros, cuyas partidas rivales saqueaban al país; para vigilar sus actividades, el soberano, que no disponía de suficientes fuerzas militares para mantener el orden, tomó a sueldo algunas cuadrillas a las que encargó de la policía de la isla con el

nombre de «gendarmería rural». Así se constituyó la Maffia, la organización secreta que había de ser durante mucho tiempo soberana de Sicilia: cuando el gobierno quiso volver a la administración normal, la Maffia siguió existiendo, y tuvo en jaque a todas las fuerzas de policía; «aquellos bandidos —dice Heron

de estar a sueldo del gobierno seguían ejerciendo el oficio por su cuenta y atraían a sus filas a todo el que tenía quejas contra el orden existente. Y había, desgraciadamente, inagotables posibilidades de reclutamiento, pues en los primeros tiempos de la Maffia, la miseria era grande

Lepper— que habían dejado

las minas de azufre y de las pequeñas explotaciones agrícolas». La Maffia tuvo así partidarios en todas las clases sociales, hasta en las autoridades comunales y la magistratura; mantenía una justicia expeditiva, deseada los campesinos sicilianos, quienes, sometidos a las exacciones

en Sicilia entre los obreros de

de los grandes propietarios, no se interesaban en las leyes regulares, impotentes para aliviar su carga, tanto más cuanto que, como desde siglos atrás, Sicilia se hallaba en un estado de confusión moral, política y social extrema, pues las autoridades administrativas de los regimenes sucesivos se desinteresaban del bien

público. Naturalmente, los mafiosos cometían exacciones, hasta se entregaban a diversas fechorías... cuando la tentación era demasiado fuerte; y, sin embargo, el pueblo prefería tener que soportar robos y aun asesinatos antes que recurrir a la policía. Los sicilianos respetaban el orden

instaurado por la Maffia y, en caso de crimen, se negaban a denunciar a los agresores. En 1924, Mussolini quiso destruir todas las sociedades secretas italianas encomendó al prefecto Morí la tarea de combatir a la Maffia siciliana; con la ayuda de numerosas fuerzas policiales, Morí consiguió asegurar la dominación isla; no obstante, la Maffia no fue al parecer totalmente destruida; por lo demás, Sicilia, país montañoso y de incómodas comunicaciones, sigue siendo el paraíso de los «queridos bandoleros», que tienen en jaque a la policía y se benefician con el apoyo de toda la población. La Maffia dio mucho que

gubernamental en toda la

las múltiples relatado maneras con que los mafiosos alimentaban las finanzas de la organización (secuestro de personas importantes, tributo impuesto a los grandes propietarios, etcétera). La organización interna de la Maffia, código particular (L'omertá), como los ritos

hablar; los diarios han

iniciación de sus adeptos, son todavía mal conocidos: los mafiosos formaban decenas, mandadas por un jefe, el undécimo, y los diferentes jefes de grupos no conocían a los demás (para reducir los efectos de eventuales delaciones). He aquí un rito de iniciación, referido por un miembro de la Maffia en el curso de una conversación

que tuvo con P. Geyraud: «Hicieron que me acercara a una mesa. ¿Ves esa imagen de Nuestra Señora de Trápani? —me preguntó el undécimo—. Coloca la mano derecha encima. Toma este punzón en la mano izquierda. Perfórate la mano derecha para que la sangre corra por la imagen y la tape totalmente. Y mientras duró juramento de fidelidad a la Maffia».

Entre las dos guerras, unos emigrados fundaron ramas de la Maffia en varios

la operación repetí el

países; algunos se mostraron muy activos en cierto momento, principalmente en los Estados Unidos; la Maffia se convirtió entonces en temible asociación criminal, sin vínculo alguno con el autonomismo siciliano.

## Capítulo 8 LAS SOCIEDADES CRIMINALES

Todos los países europeos han conocido gran número de Sociedades criminales, de asociaciones de malhechores, de las cuales muchas obras literarias han conservado el recuerdo. En franela, esas asociaciones secretas de gente al margen de la ley fueron numerosas, sobre todo después de la guerra de los Cien Años (1336-1452) y todo el desorden que esta engendró. Todos conocemos, por Nuestra Señora de París, de Víctor Hugo, la célebre «Corte de los Milagros», el reino de los indigentes, de los mendigos y de los «truhanes»

de los miembros, que formaba una verdadera Orden, con su jerarquía y su gobierno, sus ritos de admisión, sus signos de reconocimiento y su lenguaje secreto (Francois Villon ha escrito baladas en jerga jobelin, es decir, en la de los Coquillarts). Esos «menesterosos», reclutados

de los cuales Villon era uno

elementos: malhechores propiamente dichos, obreros sin trabajo, desertores, callejeros, cantadores charlatanes zahones, У comerciantes fallidos, descarriados, vagabundos, perdidos de toda clase, bohemios, rameras..., se dividían en cinco tribus: los «soldados»; los *mercelots* 

entre los

más diversos

que formaba parte Villon; mendigos, «gente del reino de Thunes» (o del «Gran Coësre»); los bohemios; los ladrones. Hacia la misma época (siglo XV) se desarrolló en Inglaterra una asociación similar, que había de constituir un verdadero peligro público en tiempos de

(vendedores ambulantes), de

una jerarquía, con numerosos «oficios», una jerga especial y ritos de iniciación. En España y en Italia, toda la gente al margen de la ley formaban igualmente asociaciones especiales, que agrupaban a cuantos tenían cuentas con la policía: vagabundos, mendigos, desertores, etc. En la época

Isabel, y que formaba toda

malhechores han perdido mucho de lo pintoresco de antaño; pero no por eso han dejado de existir, formando un «medio» especial... Una de las extrañas sociedades secretas

moderna, las asociaciones de

criminales era la de los *thag* (en inglés, *«thug»*) hindúes, de los cuales las autoridades inglesas han conseguido

librar al país. Esos «estranguladores» obraban a la vez por razones de lucro y por razones religiosas; esa extraña asociación puede considerarse ya sea como sociedad secreta criminal, ya sea como secta religiosa. Los Thag tenían una leyenda que relataba el origen de su asociación: volviendo a una doctrina hindú clásica,

del mundo «había dos potencias, creadora una, destructora la otra, ambas emanaciones del Ser supremo; esas dos potencias se hallaban continuamente en lucha. La potencia creadora fue tan rápida en poblar la tierra, que la destructora, al no poder ponérsele a la par, buscó algún medio para que

sostenían que en el comienzo

compañera Kali modeló un ser en forma de hombre y le dio vida. Luego reunió cierto número de sectarios suyos, a quienes dio el nombre de Thag y les enseñó el arte del thagismo, encomendándoles la tarea de destruir el ser de su fabricación por el medio que los Thag emplearon siempre desde entonces»[81].

la ayudaran. Con ese fin su

## CONCLUSIÓN

De este modo hemos ofrecido al lector el cuadro de las sociedades principales secretas. Hubiéramos podido, si hubiésemos tenido lugar, dar más amplios de talles de organizaciones; esas hubiéramos podido,

mencionar

agrupaciones

igualmente,

muchas otras

más o menos secretas, que nos hemos visto obligados a pasar por alto: entre las Sociedades «iniciáticas», los Odd Fellows (que son, después 1a de Francmasonería, 1aorganización norteamericana que tiene el mayor número de afiliados), los Chevaliers de Pythias (que dicen continuar la Orden pitagórica, y están

muy difundidos en los Estados Unidos), sin contar las múltiples capillitas que existen en ciudades como París (cf. las obras de P. Geyraud), Lyon, Nueva York, Londres o Berlín, ciudades donde las sectas religiosas desconocidas para la mayoría del público son legión; entre las Sociedades políticas, las organizaciones balcánicas

(Comitadjis de Macedonia, Ustachis de Croacia, etc.), 1 o s Caballeros de Colón (Sociedad secreta católica, dirigida contra la francmasonería y difundida tanto en el Canadá como en los Estados Unidos), las agrupaciones clandestinas en la Rusia zarista, la Hetaira griega, las sociedades los Comuneros polacas,

muchas otras... Si solo quisiéramos enumerar todas las sociedades secretas que han existido, o existen aún, apenas hubiera bastado este trabajo. Ahora quisiéramos dar una idea de la importancia que presenta el estudio objetivo de todos esos movimientos:

españoles en el siglo XIX, y

1. Importa, en primer lugar, conocerlos bien si tratamos de *historia* general: es imposible, ejemplo, por comprender algo en la Italia del siglo XIX si no tiene se นท conocimiento bastante adelantado del Carbonarismo y demás organizaciones

Monarquía de Julio. Por otra parte, el conocimiento de la. Francmasonería proporciona informes muy útiles sobre las causas ideológicas de la Revolución francesa... 2. La historia de las

similares, y lo mismo en

cuanto a la Francia de la

Restauración y de la

religiones, generalmente la historia del pensamiento, no puede prescindir de los estudios de ese género: movimientos como Gnosticismo, a fines de la antigüedad, o la Francmasonería en la época moderna, tuvieron gran influencia sobre las corrientes de esos

- períodos...

  3. L a *sociología* debe estudiar atentamente la
- formación, la estructura y los ritos de las
- Sociedades secretas. El enriquecimiento es recíproco, pues el estudio sociológico permite al historiador
- permite al historiador hacer comparaciones curiosas e interesantes.

escribe: «Por diferentes que sean entre sí los Misterios primitivos y las Sociedades secretas, unos y otras presentan, sin embargo, el rasgo común de una admisión que comporta toda clase de pruebas y ceremonias de iniciación. Hasta desempeñan un papel

Así, O. E. Briem

estadio de la evolución, que diversos autores... sostienen que los Misterios, y de modo general, las Sociedades secretas, salieron de ritos de esos iniciación... Encontramos, en efecto, en esas ceremonias de iniciación la mejor

tan considerable, en este

esencia de los Misterios».

4. Por último, la *psicología* 

de

la

cristalización

se beneficia con interesantes luces estudiando las Sociedades secretas y

Sociedades secretas y
los sentimientos que
llevan a los hombres a
formar esas

agrupaciones.

del iniciación, mecanismo por el cual los ritos y los símbolos obran el en subconsciente del neófito es, principalmente, de los más sugestivos para el estudia e1 sentimiento religioso.

de

conocimiento

organizaciones iniciáticas nos muestran el «reverso de la decoración»: al lado de las filosofías «oficiales» y de las religiones «positivas», se entrevé todo un mundo extraño y oculto cuya influencia ha sido mucho más importante de cuanto se cree generalmente. En lo que se refiere a las sociedades

Las

han representado en la génesis de los diferentes cambios de régimen y de las revoluciones sucesivas, en todos los tiempos y en todos los países... ¿Por qué hay Sociedades secretas? Muy a menudo se ha planteado esa pregunta. Seguramente la respuesta

políticas, es inútil destacar el

papel de primer plano que

organización se encare y según los fines que esta persiga. Pero hay una comprobación general que los psicólogos han hecho a menudo: porque el ser humano es naturalmente propenso al secreto en todas sus formas, quiere preservar en él un santuario en el cual «los demás» no tendrán

será diferente según qué

acceso, y porque posee igualmente el deseo, no de divulgar ese secreto, sino de compartirlo, con un pequeño número de allegados o de amigos: es particularmente típico en el caso de los niños que, se ha observado muchas veces, forman una suerte de mundo cerrado, que trata de substraerse a la atención de los adultos, y posee sus

particulares; tradiciones existen costumbres, juegos, cuentos, estribillos, que los padres o maestros no enseñan, pero que los niños se trasmiten uno a otro<sup>[82]</sup>; a menudo se ha comprobado el hecho de que las más anodinas asociaciones quieren, con frecuencia, dárselas de sociedades secretas, e «inician» a sus

Los hombres sienten más o menos confusamente el deseo de una *jerarquía* 

adherentes.

cualitativa, fundada, no en la fuerza o en la riqueza, sino en el valor, conferido este último por un rito, que

adquiere valor sobrenatural y hace pasar al «iniciado» a un plano «superior»; como observa P. Geyraud, «el

atavío que recibe un obrero carpintero Bon-Drille del Tour de France no le agrega un ápice suplementario a conocimientos técnicos en el arte de la madera; no aumenta, pues, su valor profesional en el sentido laico del vocablo. Pero le confiere otra calificación, una transposición en un plano superior, una especie de

Eso explica igualmente la existencia de un juramento y de ritos de iniciación en el seno de los grupos puramente políticos, pues dicho ceremonial exterior confiere a los afiliados mayor mayor confraternidad, confianza en su papel. Ciertamente, los motivos por los cuales los individuos se

coeficiente sobrenatural».

afilian a sociedades secretas no son siempre elevados: al lado de los hombres que, en las organizaciones políticas, lucharon sinceramente por su ideal, hubo naturalmente «aprovechadores» personajes que trataban únicamente de satisfacer sus instintos de violencia; y, en las sociedades iniciáticas, todos sabemos que a veces se

interesantes: poco ambiciosos que especulaban con el espíritu de solidaridad que reina en ellas para «hacerse relaciones útiles»; charlatanes que explotaban la credulidad pública... Sea como fuere, hemos querido un estudio hacer estrictamente *objetivo*. El lector que deseare emprender

han unido a ellas elementos

## investigaciones adelantadas sobre todos los asuntos que hemos tratado, hallará a continuación una *Bibliografía* metódica.

## BIBLIOGRAFÍA SUMARIA

OBRAS GENERALES SOBRE LAS SOCIEDADES SECRETAS

BILLY, A., Chapelles et sociétés secrètes, París (Correa), 1951. HECXETHORN, C. W., The Secret Society, 2.ª edic., Londres, 1897, 2 vol.

LANTOINE, A., Les sociétés

Amérique, París (P. U. F.), 1940. HERON LEPPER, J., Les sociétés secrètes, trad. Del inglés, París

secrètes actuelles en Europe et en

(Payot), 1936. SCHUSTER, G., Die geheimen Gesellschaften, Leipzig, 1906, 2 vol.

#### ORGANIZACIONES INICIÁTICAS

### Obras generales

sueco, París (Payot), 1941. CHOCHOD, L., Histoire de la magie, París (Payot), 1949. DANZEL, T. W., Magie et science secrète, trad. Del alemán, París (Payot), 1939. GEYRAUD, P., Les petites églises de Parts, París (Emile-Paul), 1937; Les sociétés secrètes de París, id., 1938; Les religions nouvelles de París, íd., 1937; L'occultisme a París, id., 1952. HALL, M. P., An Encyclopedic

BRIEM, O. E., Les sociétés

secrètes de Mystéres, trad. Del

Amulettes, talismáns et pentacles, París (Payot), 1938; Histoire des doctrines ésotériques, id., 1940. WELTER, G., Histoire des sedes cbrétiennes. París (Payot), 1950.

Outline of Masotiic, Hermetic,

Quabbalistic and Rosicrucian

Philosophy, San Francisco, 1928.

MARQUÉS-RIVIÉRE,

## Sobre la Iniciación

CORDÓN, P., L'iniciation sexuelle et l'évolution religieuse,

monde dans l'Antiquité, id., 1949; Le saccrdoce a travers les ages, París (La Colombe), 1950. GUÉNON, R., Apercus sur l'Initiation, París (Chacornac),

París (P. U. F.), 1946; L'image du

ed., 1950. PERSIGOUT, G., Le cabinet de reflexión, París (Mere), 1946.

1946); Le Roí du Monde, id., 3.<sup>a</sup>

### Primitivos

HASTINGS, Encyclopaedia of

Religión, t. xi, págs. 309-315 (con bibliog.). DESCHAMPS, H., Les religions de l'Afrique noire, «Que sais-je»,

Nº 632

## **Egipto**

DURVILLE, H., Mystéres

initiatiques, París, 1929.

égyptienne, 2.ª ed., París (P. U.

VANDIER, J., La religion F.), 1949.

#### Grecia

BOÜLANGER, A., Orphée, París (Rieder), 1925.

GERNET, L. y BOÜLANGER, A., Le genie grec dans la religión,

París (A. Michel), 1938.

MALLINGER, J., Pythagore et les

Mystéres, París (Niclaus), 1944; Les secrets ésotériques des

Pythagoriciens, id., 1946. NIETZSCHE, F., El origen de la tragedia (numerosas ediciones).

ROBÍN, L., La pensée grecque, 2.ª

ed., París (A. Michel), 1948.

### Imperio romano: gnosticismo

ARENDZEN, J. P., art. Gnosticism (Catholic Encycl, t. vi, Nueva York, 1909, págs. 592-602).

CUMONT, F., Les religions orientales dans le paganisme romain, París (Geuthner), 1929.

DE FAYE, E., Gnostiques et gnosticisme, 2.ª ed., París (Geuthner), 1925.

les mystéres chrétiens, París (Nourry), 1914. LEISEGANG, H., La gnose, trad. Del alemán, París (Payot), 1951. MEAD, G. R. S., Fragments of a Faith forgotten, 3.ª ed., Londres,

LOISY, A., Les mystéres paiens et

1931.
PÉTREMENT, S., Le dualisme chez Platón, les gnostiques et les manichéens, París (P. U. F.), 1947.
PUECH, H. C., Le manichéisme,

París (Musée Guimet), 1950.

## Islam

MASSÉ, H., L'Islam (colec. A. Colín, Nº 126).

BURCKARDT, T., Du Soufisme, Lyon y Argel, 1951.

#### Edad Media: Cábala

AEGERTER, E., Les hérésies du Mayen Age, París (P. U. F.), 1939.

AROUX, E., Dante hérétique,

reed., París (Niclaus), 1939. CHARPENTIER, J., La vie des Templiers, París (La Colombe), 1944 GUÉNON, R., L'ésotérisme de Dante, 3.ª ed., París (Chacornac), 1949 MÜLLER, E., Histoire de la mystique juive, trad. Del alemán, París (Payot), 1950. PROBST-BIRABEN, J. H., Les

révolutionnaire et socialiste,

mystéres des Templiers, Niza (Cahiers astrologiques), 1947. RUNCIMAN, S., Le manichéisme (Payot), 1949. SCHOLEM, G. G., Les grands courants de la mystique juive,

trad. Del inglés, París (Payot),

1950.

medieval, trad. Del inglés, París

SEROUYA, H., La Kabbale, París (Grasset), 1947.

#### Rosa-Cruz

AMBELAIN, R., Templiers et Rose-Croix, París (Adyar), 1955. ARNOLD, P., Histoire des Rose-

Croix, París (Mercure de France), 1955. HUTIN, S., Histoire des Rose-Croix, París (Gérard Nizet), 1955. PEUCKERT, W. E., Die Rosenkreutzer, Jena, 1928. SCHICK, H., Das altere Rosenkreutzertum, Berlín, 1942.

SÉDIR, Histoire et doctrines des Rose-Croix, Bihorel (Legrand), 1932. WAITE, A. E., The Real History of the Rosicrucians, Londres, 1887; The Brotherhood of the

Rosy Cross, id., 1924.

WITTEMANS, F., Histoire des Rose-Croix, París (Adyar), 1925.

#### Francmasonería

FINDEL, J. G., Histoire de la franc-maçonnerie, trad. Del alemán, París (Lib. Internar.), 1866, 2 vol. GOULD, R. F., The History of Freemasonry, Londres, 1882-87,

6 vol

BOUCHER, J., La symbolique

maçonnique, París (Derry), 1948.

KNOOP, D. y JONES, G. P., The génesis of Freemasonry, Manchester, 1947. LANTOINE, A., Histoire de la franc-maçonnerie française, París (Nourry), 1925-35, 3 vol.; «La franc-maçonnerie», en GORCE et MORTIER. Histoire genérale des religions, t. IV, París (Quillet), 1947, págs. 279-303. LE FORESTIER, R., L'occultisme et la franc-maçonnerie ecossairse, París (Perrin), 1928. MARQUÉS-RIVIÉRE, J., Les ríluels secrets de

la franc-maçonnerie, París (Plon),

1941. NAUDON, P., Les origines religieuses et corporatives de la franc-maçonnerie, París (Derry), 1953 NJCOULLAUD, C., L'initiation maçonnique, París (Perrin), 1913 (tendencioso). PRIOURET, R., La francmaçonnerie sons les lys, París

maçonnerie sons les lys, Paris (Grasset), 1953.

WAITE, A. E., Á new Encyclopaedia of Freemasonry, Londres, 1924 2 voL; The Secret

Tradition of Freemasonry, id.,

WIRTH, O., Le symbolisme hermétiqne..., 2.ª ed., París (Le Symbolisme), 1931; La

intelligible a ses adeptes, nueva

rendue

1936

francmaçonnerie

MARIUS LEPAGE.

ed., id., 1931, 3 vol.; Le serpent de la Génese (en colaboración con S. DE GUAÍTA), pub. Por M. LEPAGE, París (Vega), 1949. Revista bimestral: Le

Symbolisme, publicada por

#### SOCIEDADES SECRETAS POLÍTICAS

bibliográficas en las obras generales indicadas más arriba (A). La mejor obra en francés es:

Se hallarán las referencias

LENNHOFF, E., Histoire des Sociétés politiques secrètes au xixe et au xxe siécles, Paris

(Payot), 1934. Sobre los Carbonarios y la Maffia, véase FALCIONELLI, A., *Les soc*.

# secrètes en Italie, trad. Del italiano, París (Payot), 1937.



SERGE HUTIN (1927-1997). Ha escrito multitud de libros sobre la masonería,

sociedades secretas, los rosacruces, alquimia, astrología; entre otros

Cábala y afirmó que Isaac Newton fue un cabalista cristiano. Es conocido en círculos ufológicos por su libro Los hombres y las civilizaciones fantásticas (1975) donde sostiene que las antiguas civilizaciones de todo el mundo han sido puestos avanzados de colonias extraterrestres.

misterios. Escribió sobre la

# También cabe reseñar sus libros sobre Nostradamus.

#### **Notas**

[1] Muchas obras consideran a todas las sectas religiosas como sociedades secretas, lo que está lejos de ser siempre así. << [2] Les sociétés secrètes actuelles en Europe et en Amérique, París, P. U. F.,

1940. <<

[3] Es la expresión empleada por R. Guénon. <<

# [4] J. CROISSANT, Aristote

et les mystéres, Lieja, 1932.

[5] Esos ritos producirían, en suma, efectos parecidos a los de cura... cura psicoanalítica

# [6] Véase S. HUTIX, *L'alchimie*, «Que sais-je», cap. VIII; y E. UNDERHIQL,

*Mysticism*, Londres. 1949, págs. 140-148. <<

[7] Cf. también las obras de Mme. BLAVATSKY. <<

[8] Esa Curiosa doctrina era corriente en los medios masónicos del siglo XVIII;

masónicos del siglo XVIII; volvió a tomarla Mme. Blavatsky. << [9] Buen estudio de ese tipo de pensamiento en: C. G.

JUNG, Die Psychologie der Uebertragung, Zúrich, 1946. [10] Entre los «magos» modernos citemos al inglés Aleister Crowley (J. SYMONDS, The Great Beast, Londres, 1951) y el ruso

Gurdjieff (L. PAUWELS,

Mr. G., Ed. du Seuil, 1954).

# [11] G. H. BOUSQUET, Les Mormons, «Que sais-je»?, N

Mormons, «Que sais-je»?, N 388, págs. 113 y sigs. <<

[12] H. VON GLASENAPP, *Mystéres bouddhistes*, trad.

Del alemán, París, Payot,

1944. <<

Para un estudio puramente sociológico, cf. G. SIMMEL, «The Sociology of Secrecy and Secret

[13]

Societies», *American Journ*. of social, t. XI, I905-1906, págs. 441-498. <<

# [14] La langue sacree, París,

1934. <<

[15] Será la doctrina gnóstica de las *sizigias*. <<

[16] E. AMÉUNEAU, Essai sur le gnosticisme égyptien,

París, Leroux, 1887. <<

[17] Cf. G. R. S. MEAD, *Orpheus*, Londres, 1896. <<

### PLUTARCO, Isis Osiris, trad. M. Meunier. <<

[18]

[19] G. R. S. MEAD, Apollonius de Tyane, trad. Del inglés, París, 1906. Véanse también las obras consagradas a esos problemas J. por CARCOPINO. No debe olvidarse que Virgilio fue iniciado en los misterios neopitagóricos. <<

### [20] A. BOÜLANGER, Orphée, París, Rieder, 1925.

[21] Contrariamente a lo que

admitía en los otros Misterios, donde las mujeres desempeñaban un papel importante. <<

[22] «Los más célebres filósofos gnósticos» fueron: Simón el mago, Cerinto,

Basílides, Valentín, Marción, etcétera. Entre las sectas, señalemos la de los *Ofitas*, o «adoradores de la Serpiente».

[23] Salvo entre los marcionitas que, preocupados doctrinas sobre todo de formaron morales. comunidades abiertas, ardiente animadas de proselitismo. <<

[24] En nuestros días existen diversas iglesias neognósticas que tienen sacerdotes y sacerdotisas.

Pero son de fundación reciente (final del siglo XIX o quizá del XX). <<

# [25] Igualmente entre los «neomaniqueos» de Oriente: Paulícianos, Bogomilas, etc.

[26] Anótese igualmente una verdadera resurrección de la actitud gnóstica en movimientos con e1

romanticismo, el simbolismo y el surrealismo (cf. «Le romantisme allemand», Cahiers du Sud, 1949; R. DE RENÉVILLE, Rimbaud le

Voyant, La Colombe, 1944;

Y

DUPPLESSIS, Le

# surréalisme, «Que sais-je», N° 432). <<

### [27] A veces nueve, en ciertas ramas. <<

[28] Les Sociétés secrètes, pág. 301 <<

[29] LEPPER, obr. cit, pág. 311. <<

[30] Mencionemos igualmente la extraña secta llamada de

los «Adoradores del Diablo»

(Yezidies). <<

## [31] F. PORTAL, Des couleurs; symboliques...,

reedic., París, Niclaus, 1938,

[32] MATILA G. GHIKA, Le nombre d'or, t. II, páginas

71-76 (nueva edic., París, N.

R. F., 1951). <<

[33] R. GUÉNON, Le roi du monde, cap. V. Véase: A. E. WAITE, The Holy Grail,

Londres, 1933, Lumiére du Graal, París, 1949, y JEAN

M A R X , La légende arthurienne et le Graal,

París, P. U. F., 1952. <<

[34] *Histoire de France*, t. III, págs. 398-399. <<

[35] También se encuentra el Graal en las leyendas germánicas (cf. la Tetralogía de Wagner). <<

[36] Véanse los romances poemas sobre el Santo Graal.

[37] A. Reghini, citado por R. GUÉNON, *L'ésotérisme de Dante*, pág. 25. <<

[38] Cf. el Román de la Rose, de LORRIS y MEUNG. <<

#### [39] La symbolique maçonnique, págs. 102-103.

### [40] M. VERNEUIL, Dict, des Sciences occultes, Monaco,

1950, pág. 360. <<

[41] La obra clásica es la de GRILLOT DE GIVRY, *Le* 

*Musée des sorciers*... París, Lib. de France, 1929, 1.ª parte. << [42] Véase sobre el particular:

M. A. MURRAY, The Witchcult in Western Europe,

Oxford, 1921.<<

[43] Véase la trad. Francesa de la Fama, por E. CORO, París, Rhéa, 1921. <<

[44] Señalemos que el rosacruz Morsius, amigo de Boehme, mantuvo relaciones

con Fludd (cf. H. S C H N E I D E R , *Joachim Morsius und sein Kreis*,

Lübeck, 1929). <<

### [45] Trad. franc., París, Chacornac, 1928. <<

## [46] Véase SÉDIR, Hist. et doct. Des Rose-Croix, págs.

115-116... <<

[47] Grado dieciocho del Rito «antiguo y aceptado», siete del Rito «francés». <<

### [48] Véase R, LE FORESTIER, L'Occultisme

et la Franc-Maçonnerie écossaise, págs. 294-309. <<

[49] Remitimos a: S, HUTIN, R. Fludd, Le Rosicrucien, París, Gérard Nizet, 1953. Véase J. B. CRAVEN, R. Fludd, Kirkwall, 1902. Cf., además de las obras generales sobre los Rosa-Cruces: AD. FRANCK, Dict. des Sc. philosoph., 2.a ed. París, Hachette, 1875, págs. 539-542, y D. SAURAT,

Milton et le matérialisme chrétien, París, Rieder, 1928, págs. 13-43. <<

#### [50] FLUDD, Summum Bonum.

[51] Cf. A. GEORGES-BERTHIER, Descartes et les Rose-Croix, en *Revue de Synthése*, t. XVIII, 1939, págs. 9-30; G. PERSIGOUT,

«L'Illumination de R. Descartes rosi-crucien», en C. R. du Congrés Descartes, París, Hermann, 1938, y X Novembris 1619, Paris, ed. De la Paix, 1938. <<

#### [52] Véase más adelante, § II.

[53] No debe confundirse con el movimiento de los *Iluminados de Baviera* (véase

Iluminados de Baviera (véase Segunda parte, cap. III). <<

# [54] Art. «Franc-Maçonnerie», en *Grande* Encycl. <<

el Rito Escocés Rectificado (practicado por la «Gran Logia Nacional»), etcétera.

[56] El 7.º grado del «Rito francés» corresponde al 18.º del «Rito escocés». <<

#### <sup>[57]</sup> Véase J. BOUCHER, La symbolique maçonnique, pág.

70. <<

### [58] Cf. Antiguo Testamento, «Reyes», 1, VIII. <<

### <sup>[59]</sup> Cf. BOUCHER, págs. 225 y sigs. <<

[60] Cf., además del libro de J. BOUCHER (véase bibliog.): J. SCHAUBERG,

Vergl. Handbuch der Symbolik Jcr Freimaureret,

Schaffhouse, 1866, 3 vol. <<

### [61] O, en ciertos ritos modernos, a la *Patria*. <<

[62] GOBLAT D'ALVIELLA,

Des origines du grade Je

*Maître*, Bruselas, 1928. <<

[63] Carta al duque de Brunschwick, 20 de enero de

1780. <<

### [64] J. BOUCHER, La symbolique maçonnique,

pagina 13. <<

Cf. L. LETI y L. LACHAT, L'ésotérisme á la

[65]

1951 <<

scéne, reedit., Lyon (Derain),

[66] La forma más infantil del antimasonismo está representada, por ejemplo, en

el libro del D. BATAILLE (alias Hacks), *Le diable au XIX siécle* (2 t. ilustrados). <<

[67] Y jefe de los güelfos, es decir, de los que sostenían al papa durante la «querella del

sacerdocio y el Imperio». <<

[68] Cf. R. LE FORESTIER,

Les Illuminés de Baviére et la F. M. allemande, París,

Perrin, 1914. <<

#### [69] J.-H. LEPPER, Les

sociétés secrètes, pág. 124.

[70] Editado por LEPPER, *ob*. *cit*. <<

[71] Un initié des sociétés secrètes supérieures, París, La Renaiss Franc 1913

La Renaiss. Franç., 1913, págs. 119-120. <<

<sup>[72]</sup> LEPPER, pág. 125. <<

[73] No se la confunda con «La Gran Logia de Francia» (Masonería escocesa). <<

<sup>[74]</sup> LEPPER, pág. 178. <<

#### <sup>[75]</sup> LEPPER, pág. 139. <<

<sup>[76]</sup> LEPPER, pág. 140. <<

### [77] Los Carbonarios aparecen

en Los Mohicanos de París, novela de Alejandro Dumas.

[78] Es de notar que el Sinn Fein, partidario de la resistencia pasiva, fue obligado luego por las circunstancias a promover la insurrección. <<

## [79] Cf. R. CHAUVIRÉ, *Histoire de l'Irlande, «Que sais-je»*? N° 391. <<

[80] LEPPER, pág. 266. <<

#### [81] LEPPER, págs. 276-277.

[82] Cf. J. CHATEAU, Le réel et l'imaginaire dans le jeu de

l'enfant, París, Vrin, 1946.